
 

 
Vol. 11 No. 1 (2025) : 119-150 
DOI: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165  
ISSN: 2442-255X, e-ISSN: 2579-6275 

TRADISIONALIS-PURITAN DALAM POLEMIK 
KEAGAMAAN DI JAWA 
Studi Terhadap Tāj al-Muslimīn karya KH. Misbah 
Mustofa  
 
TRADITIONALIST-PURITAN CONTESTATIONS IN 
JAVANESE RELIGIOUS POLEMICS 
An Analysis of KH. Misbah Mustofa’s Tāj al-Muslimīn 
 

 في السجال الديني بجاوة التيار التطهري و التقليدي 

 للشيخ الحاجّ مِصباح مصطف  تاج المسلمين لكتاب تحليلية دراسة

 
 
Muhammad Yunus  
Politeknik Negeri Malang 
muhammad.yunus@polinema.ac.id 
 
Muhammad Asif1  
STAI Al-Anwar Sarang 
asifelfarizi@gmail.com 
 
Nehru Millat  
STIK Kendal 
nehrumillatahmad2023@stik.kendal.ac.id  
 
Abdul Rosyid Minhaj  
STAI Al-Anwar Sarang 
minhajarr2@gmail.com 
 
 
Abstrak 

Diskursus tentang polemik keagamaan antara Muslim modernis dan tradisional di Jawa 
lebih banyak mendapatkan perhatian secara sosiologis-antropologis maupun dalam 

 
1 Corresponding author  

mailto:muhammad.yunus@polinema.ac.id
mailto:asifelfarizi@gmail.com
mailto:nehrumillatahmad2023@stik.kendal.ac.id
mailto:minhajarr2@gmail.com


120     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 1 (2025) : 119-150 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

wacana tentang pemikiran Islam secara umum. Studi ini akan menginvestigasi polemik 
keagamaan tersebut dalam karya bergenre tafsir, Tāj al-Muslimīn karya KH. Misbah 
Mustofa (1919-1994), sebuah tafsir yang secara intens melibatkan diri dalam diskursus 
tersebut. Dengan menggunakan analisis wacana kritis kajian ini menggarisbawahi tafsir 
ini ditulis di tengah masih cukup intensnya perdebatan antara modernis vis a vis 
tradisional di akhir abad ke-20 di Jawa. Studi ini juga menemukan bahwa meski berlatar 
belakang Muslim tradisional Jawa, Misbach Mustofa tidak hanya kritis terhadap gugatan-
gugatan yang diajukan oleh kalangan modernis dalam persoalan-persoalan seperti 
ahlussunnah wa al-jama’ah, ijtihad dan taklid serta ziarah kubur, namun dalam batas-batas 
tertentu kadang juga kritis terhadap tradisi dan praktek-praktek keagamaan di kalangan 
Muslim tradisional sendiri. Sikap ini misalnya ditunjukkannya dalam memandang praktek-
praktek tasawuf dan tarekat yang dianggap berlebihan. Misbach juga gemar merujuk 
karya-karya Ibnu Taimiyah maupun Rashid Rida yang biasanya cenderung dijauhi di 
kalangan Muslim tradisional di Jawa. Ia tidak hanya berpolemik dengan tokoh-tokoh 
modernis namun juga dengan rekan-rekannya sendiri dalam kalangan Muslim tradisional. 
Kajian ini ini berkontribusi menunjukkan dinamika polemik modernis dan tradisional 
bahkan di dalam internal lingkarannya sendiri. Lebih lanjut kajian ini mengajukan tipologi 
baru dalam diskursus antara Muslim modernis dan tradisional di Indonesia, yaitu 
tradisionalis-puritan.  
 
Kata Kunci: Tradisionalis-Puritan, Misbah Mustofa, Tāj al-Muslimīn, Polemik keagamaan 
di Indonesia 
 
 

 
Abstract 

The discourse on religious polemics between modernist and traditionalist 
Muslims in Java has received more attention sociologically-anthropologically as 
well as in the discourse on Islamic thought in general. This study will investigate 
the religious polemic in the tafsir genre work, Tāj al-Muslimīn by KH. Misbah 
Mustofa (1919-1994), an interpreter who intensely involved himself in the 
discourse. Using critical discourse analysis, this study underlines that the 
Qur’anic exegesis was written in the midst of a fairly intense debate between 
modernists vis a vis traditionalist in the late 20th century in Java. The study also 
found that despite his traditional Javanese Muslim background, Misbach Mustofa 
was not only critical of the claims brought by modernists on issues such as 
ahlussunnah wa al-jama'ah, ijtihad and taklid and grave pilgrimage, but to some 
extent also sometimes critical of religious traditions and practices among 
traditional Muslims themselves. This attitude, for example, is shown in looking 
at the practices of Sufism and tariqat that are considered excessive. Misbach also 
likes to refer to the works of Ibn Taymiyah and Rashid Rida, which usually tend 
to be shunned among traditional Muslims in Java. He not only polemized with 
modernist figures but also with his own colleagues in traditional Muslims. This 
study contributes to showing the dynamics of modernist and traditional polemics 
even within its own internal circle. Furthermore, this study proposes a new 



121     
TRADISIONALIS-PURITAN DALAM POLEMIK KEAGAMAAN... 
Muhammad Yunus, Muhammad Asif, Nehru Millat dan Abdul Rosyid Minhaj 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

typology in the discourse between modernist and traditional Muslims in 
Indonesia, namely traditionalist-puritan.  
 
Keyword: Tradisionalist-puritan, Misbah Mustofa, Tāj al-Muslimīn, Religious 
Polemic in Indonesia 

 

 ص ملخ 

الخطا  )الإصلاحيين(    حول  بحظي  الحداثيين  المسلمين  بين  الدينية  السجالات 
باهتمام جاوة  في  التقليديين  السوسيولوجية  واسع  والمسلمين  الدراسات  -في 

  أنّ   غير.  الإسلام   الفكر  حول  العامة  النقاشات  حقل  ضمن   وكذلك  الأنثروبولوجية،
  إلى   ينتمي  تفسيري   عمل  خلال  من  السجالات  تلك  استقصاء  إلى  تسعى  الدراسة   هذه

–1919)  مصطف  صباحم  الحاج  كياهي  للشيخ   المسلمين  تاج  وهو  التفسير،  جنس

 على  وبالاعتماد.  الجدلي  الخطاب  ذلك  في  مكثفّة  بصورة  انخرط   تفسير  وهو  ،(1994
  فيه   تزال  ما   سياق  في  كُتب  التفسير  هذا   أنّ   الدراسة   تبرز   النقدي،  الخطاب  تحليل

القرن  المن أواخر  في  الحضور  شديدةَ  التقليديين،  مقابل  في  الحداثيين،  بين  اظرات 
  من   الرغم  على—وتكشف الدراسة كذلك أنّ مِصباح مصطف   العشرين في جاوة.

  طرحها   الت   الاعتراضات  نقد   على  يقتص   لم—الجاوية  التقليدية  البيئة  إلى   انتمائه
  وزيارة   والتقليد،  والاجتهاد  والجماعة،   السنةّ  أهل  مثل   قضايا   في  الحداث   التيار

  الدينية   والممارسات  التقاليد  لبعض   أيضًا   ناقدًا  معينّة،  حدود    ضمن  كان،  بل  القبور؛
 ممارسات   بعض   من   موقفه  في  مثلًا   ذلك  ويتجلّ .  نفسها   التقليدية   الأوساط  داخل

  إلى  ميلهُ  النظر  يلفت   كما .  للحدّ   متجاوزةً   عدّها   الت  الصوفية   والطرق  التصوفّ
 عليها   يتُحفّظ  كان  ما   غالًبا   مراجعُ   وهي  رضا،  ورشيد  تيمية   ابن مؤلفات  إلى  الإحالة
الحداث    داخل التيار  رموز  على  سجاله  يقتص  ولم  جاوة.  في  التقليدية  الأوساط 

تسهم هذه    فحسب، بل امتدّ أيضًا إلى بعض رفاقه داخل الدائرة التقليدية نفسها. 



122     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 1 (2025) : 119-150 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

الدراسة في إبراز دينامية السجالات بين الحداثيين والتقليديين، بما في ذلك داخل  
الداخل.   من  التقليدي  تصنيفًا/تيبولوجيا   إضافةالحقل  الدراسة  تقترح  ذلك،  إلى 

إندونيسيا، هي  في  والتقليديين  الحداثيين  المسلمين  بين  الخطاب  سياق  في    جديدة 
   .التطهّري التيار – التقليدي

 

المفتاحية:   المسلمين،   تاج  مصطف،  مِصباح  ،التطهّري التيار  –التقليدي  الكلمات 
 . إندونيسيا  في الديني السجال

 
 

Pendahuluan 

Tidak dipungkiri bahwa KH. Misbah Mustofa (1919-1994) 

merupakan salah satu ulama pesantren yang memiliki konstribusi penting 

dalam tradisi intelektual Islam di Nusantara. Pengaruh Misbah setidaknya 

terlihat dari melimpahnya karya-karyanya yang bisa diakses oleh 

masyarakat Muslim. Pengaruh Misbah cukup besar, terutama di 

masyarakat pesisir pantai utara Jawa.2 Ada empat faktor yang menjadikan 

pengaruh pemikirian Misbah memenukan signifikasinya di masyarakat 

Muslim pesisir di Jawa. Pertama, karya-karya Misbah sangat banyak dan 

bisa diakses oleh masyarakat Muslim. Kedua, Hubungan relasional yang 

dibangun di antara local leader dan masyarakatnya didasarkan pada pola 

hubungan antara kiai dan pengikutnya. Ketiga, jaringan kekerabatan ulama 

dalam bentuk keluarga atau ikatan santri. Keempat, seorang kiai dengan 

segala pengetahuan dan keberkahan yang dimilikinya dianggap sebagai 

tokoh yang akan bisa selalu memahami keagungan Tuhan dan rahasia-

 
2 Imam Taufik, “Al-Ṣulḥ Inda As-Syaikh Misbah Bin Zayn Al-Musthafa Fi Kitabihi Al-

Iklīk Fī Ma’āni l-Tanzīl : Dirāsah an Ittijah al-Tafsīr Al-Qur`ān Fi Indonesia,” Journal of 
Indonesian Islam 8, no. 2 (2014): 299–324.  



123     
TRADISIONALIS-PURITAN DALAM POLEMIK KEAGAMAAN... 
Muhammad Yunus, Muhammad Asif, Nehru Millat dan Abdul Rosyid Minhaj 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

rahasia alam, sehingga memungkinkannya untuk menempati posisi yang 

tinggi dalam pandangan masyarakatnya.3  

Misbah menulis banyak sekali karyanya dengan menggunakan 

aksara Pegon dan beberapa ditulis berbahasa Arab. Ia menulis dalam 

bidang fikih, akidah, tasawuf, tafsir, hadis, ekonomi Islam, tentang hari 

kimat dan lain sebagainya. Karyanya diperkirakan lebih dari 200, baik 

berupa terjemahan maupun karya sendiri. Publikasi karya-karyanya tidak 

saja dilatarbelakangi kebutuhan pengembangan tradisi keilmuan 

pesantren, tetapi juga tetapi juga merupakan tanggapan terhadap situasi 

sosial keagaan paruh kedua abad ke 20, dimana perdebatan teologis antara 

kelompok tradisionalis dengan reformis masih berlangsung cukup intens. 

Beberapa karya Misbah, dengan jelas mencerminkan tanggapan dia 

terhadap gugatan kelompok reformis, seperti yang kita lihat dari Anda 

Ahlussunnah Anda Bermadzhab?.4 Beberapa surat tulisan tangan Misbah yang 

penulis dapatkan juga mencerminkan hal yang sama.  

Belakangan mulai muncul beberapa kajian yang menggambarkan 

posisi startegis Misbah dalam dalam tradisi intelektual pesantren abad 20. 

Beberapa diantaranya menulis tentang pemikiran Misbah dalam tafsir. 

Imam Taufiq misalnya menulis tentang konsep ṣulḥ (perdamaian) Misbah 

yang tertuang dalam tafsir al-Iklīl.5 Supriyanto menulis tentang pengaruh 

tradisi pesantren terhadap corak dan pemikiran tafsir dalam al-Iklīl6 serta 

integrasi budaya Jawa dalam tafsir tersebut7, sedangkan Gusmian mengkaji 

respons Misbah dalam al-Iklīl terhadap kondisi social politik di masa Orde 

 
3 Ibid. 
4 Misbah Musthofa, Tāj Al-Muslimīn Min Kalāmi Rabb Al-‘Alamīn (Tuban: Majlis Taklīf wa 

al-Khaṭṭāṭ, 1990). 
5 Taufik, “As Sulh Inda As-Syaikh Misbah Bin Zayn Al-Musthafa Fi Kitabihi Al-Iklik Fi 

Ma’ani l-Tanzil : Dirasah an Ittijah at-Tafsir Al-Qur’an Fi Indonesia.” 
6 Supriyanto, “Kajian Al-Qur’an Dalam Tradisi Pesantren: Telaah Atas Tafsir Al-Iklīl Fī 
Ma’ānī Al-Tanzīl,” Tsaqafah 12, no. 2 (2016): 281–298. 
7 Supriyanto, Islah Gusmian, and Zaenal Muttaqin, “Cultural Integration in Tafsir Al-Iklil 
Fi Ma’ani Al-Tanzil by Misbah Mustafa within the Context of Javanese Islam,” Jurnal 
Studi Ilmu-ilmu al-Qur’an dan Hadis 25, no. 2 (2024): 392–415. 



124     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 1 (2025) : 119-150 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

Baru8. Namun demikian, tampaknya belum ada sarjana yang berusaha 

menggali tanggapan Misbah terhadap polemik keagamaan dalam tafsirnya. 

Padahal di lingkungan masyarakat pesantren Misbah dikenal sebagai kiai 

yang teguh dalam mempertahankan prinsip dan apa yang diyakininya. 

Surat-surat Misbah yang ditujukan kepada beberapa tokoh kelompok 

reformis demikian juga kepada terbitan mereka seperti majalah Al-

Muslimun, majalah yang diterbitkan oleh  Persatuan Islam  (Persis), 

menunjukkan perihal tersebut.9 Demikian pula surat yang ditujukan 

kepada beberapa tokoh kalangan tradisional  seperti surat yang ditujukan 

kepada , kyai Bisri Mustofa serta Abdurrahman Wahid (Gus Dur) juga 

mencerminkan hal yang sama ( surat Misbah tertanggal 25 Jumadil as-

Tsani 1407H). Misbah berpolemik tidak hanya terhadap kelompok 

modenis tetapi dalam beberapa hal juga kelompok tradisional, bahkan juga 

rezim pemerintah. Sumber dari keluarga Misbah misalnya menyebut 

Misbah pernah dipenjarakan oleh rezim Orba karena sikap dan pandangan 

keagamaannya yang dianggap terlalu kritis.10 Misalnya, Misbah menolak 

program KB (Keluarga Berencana) yang dicanangkan pemerintah, dalam 

tafsir al-Iklīl maupun Tāj al-Muslimīn.  

Dalam Tafsir Tāj al-Muslimīn mengeksplorasi ayat dengan 

pandangan-pandangan kritisnya terhadap berbagai diskusi keagamaan 

serta kondisi sosial keagamaan pada masanya. Tafsir ini sedianya ditulis 

lebih tebal dan dengan penjelasan yang lebih luas dari karya tafsirnya yang 

pertama, al-Iklīl. Ada dugaan tafsir Tāj al-Muslimīn ditulis untuk sebagai 

bagian dari respon terhadap gugatan kelompok reformis terkait tentang 

persoalan teologis. 

Dalam artikel ini kajian memfokuskan pada relasi tafsir Al-Qur’an 

dengan situasi sosial-keagamaan yang ditandai dengan perdebadatan 

teologis pada masanya. Sebuah tafsir yang mencoba melakukan negosiasi 

terhadap ruang sosial keagamaan dengan tetap berpijak pada tradisi 

 
8 Islah Gusmian and Mustaffa Abdullah, “Criticism of Social, Political, and Religious 
Problems in Indonesia: A Study On,” Journal of Al-Tamaddun 18, no. 1 (2023): 215–230. 
9 Misbah Musthofa, Tāj Al-Muslimīn Min Kalāmi Rabb Al-‘Alamīn. 
10 Wawancara dengan Muhammad Nafis, putera kyai Misbah Mustofa, 2010. 



125     
TRADISIONALIS-PURITAN DALAM POLEMIK KEAGAMAAN... 
Muhammad Yunus, Muhammad Asif, Nehru Millat dan Abdul Rosyid Minhaj 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

keilmuan pesantren. Kajian ini menggunakan analisis wacana, untuk 

mengungkap mekanisme internal sebuah teks yang tidak terlepas dari 

pengaruh latar sosial keagamaan. Fairclough misalnya menempatkan 

wacana sebagai praktik social. Tujuan utama dari analisis wacana yang 

diajukannya adalah untuk mengeksplorasi hubungan antara penggunaan 

bahasa (teks) dan praktik sosial.11 Kajian ini signifikan untuk melihat 

perdebatan keagamaan di Indonesia yang di satu sisi menunjukkan 

seberapa dalam perdebatan yang ada, namun di sisi lain menjadi tahap 

akhir dari perdebatan tradisionalis vis a vis reformis, yang juga menandai 

semakin matangnya corak Islam di Indonesia yang semakin menemukan 

karakteristiknya sendiri. 

 

Polemik Keagamaan di Indonesia Paruh Kedua Abad ke 20 

Polemik tentang masalah keagamaan di Indonesia cukup 

mendapat perhatian dari para sarjana. Polemik antara kelompok modernis 

dengan kelompok tradisional awal abad 20 misalnya digambar oleh Noer 

dalam Gerakan Modern Islam di Indonesia 1900-1942.12 Noer misalnya Noer 

mengatakan bahwa munculnya gerakan puritanisme di Indonesia, maupun 

di negara lain berawal dari persoalan-persoalan khilafiyyah. Dalam hal ini 

gerakan puritanisme berupaya untuk mengubah paham kelompok 

tradisional. Termasuk di dalamnya adalah hal-hal yang mereka anggap 

takhayul dan khurafat serta bid’ah. Isu yang diperdebatkan menurutnya 

menyangkut masalah-masalah konsep Ahlussunnah, Ijtihad dan Taqlid, 

Tasawuf dan Tareqat serta masalah bid’ah serta persoalan-persoalan 

khilafiyah seperti pelafalan lafaz “ushalli”, membaca qunut dalam shalat 

subuh, masalah bilangan shalat tarawih dan lain sebagainya. Perdebatan ini 

terjadi cukup intens dan menyita perhatian tokoh-tokoh dari kalangan 

modernis ataupun tradisional.  Dalam polemik tersebut kelompok 

modernis diwakili oleh Muhammadiyah, Persatuan Islam atau (Persis) 

 
11 Norman Fairclough, “Critical Discourse Analysis,” in The Routledge Handbook of Discourse 
Analysis., 2013, 9–19. 
12 Delier Noer, Modern Islam Di Indonesia 1900-1942 (Jakarta: LP3ES, 1991), XIII. 



126     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 1 (2025) : 119-150 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

sementara kelompok tradisional diwakili oleh Nahdlatul Ulama. 

Kelompok modernis cenderung menganggap keyakinan kelompok 

tradisional sebagai pelaku syirik dan bid’ah.  

Delier Noer mengatakan bahwa walaupun golongan ini mengaku 

menjadi pengikut madzhab, umumnya Syafi’i, mereka umumnya tidak 

mengikuti ajaran pendiri madzhab itu langsung mengikuti ajaran mazhab 

itu, melainkan ajaran imam yang datang kemudian, sering pula ulama yang 

menyimpang dari ajaran pendiri mazhab itu.13 Beberapa organisasi 

modernis seperti Muhammadiyah, demikian pula persatuan Islam secara 

tegas menggarisbawahi perlunya menghapuskan semua yang mereka 

anggap sebagai bentuk bid’ah, takhayul, dan taklid buta serta kemusrikan 

yang dianggap masih merata di kalangan masyarakat Indonesia.14  

Baik kelompok modernis maupun tradisional, masing-masing 

mengklaim sebagai pemegang sah otoritas Ahlussunnah.15 Menurut Saleh 

perdebatan itu terjadi hingga paruh kedua abad ke 20 namun dalam porsi 

yang tidak seintens para periode sebelumnya. Andree Feillard menegaskan 

meskipun pertentangan itu kadang-kadang menjadi sangat serius, pada 

masa-masa berikut orang akan mengerti bahwa dalam kenyataannya 

perbedaan itu sebenarnya tidak terlalu mendalam. Perbedaan itu juga tidak 

mungkin untuk digunakan oleh kelompok tertentu untuk mengkafirkan 

kelompok lain, suatu hal yang pernah terjadi pada tahun 1950an”.16 

Pada paruh kedua abad XX menarik untuk dicatat bahwa NU 

sebagai wakil dari kelompok tradisional justru pada 1964 secara resmi 

mengeluarkan rekomendasi terhadap kitab al-Kawākib al-Lammā’ah karya 

kyai Abil Fadhol bin Abdus Syakur (1917-1991) sebagai kitab yang wajib 

dibaca dan diajarkan di seluruh lembaga dan pesantren di bawah naungan 

NU. Kitab tersebut secara jelas mencerminkan tanggapan kritis terhadap 

 
13 Ibid, 230. 
14 Fauzan Saleh, Teologi Pembaharuan: Pergeseran Wacana Islam Sunni Di Indonesia Abad XX 
(Jakarta: Serambi, 2004).  
15 Ibid. 
16 Andree Feillard, NU Vis a Vis Negara ; Pencarian Isi, Bentuk Dan Makna (Yogyakarta: 
LKiS, 1999). 



127     
TRADISIONALIS-PURITAN DALAM POLEMIK KEAGAMAAN... 
Muhammad Yunus, Muhammad Asif, Nehru Millat dan Abdul Rosyid Minhaj 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

gugatan-gugatan dari kelompok modernis. Kitab yang ditulis berbahasa 

Arab tersebut tersebut mengupas tentang konsep Ahlussunah dengan 

disertai sub-bab tentang ijitihad dan taklid, penjelasan mengenai Ahli 

hadis, tawasuf dan diakhiri dengan kritik terhadap doktrin Wahabi yang 

dianggap merupakan godfather dari kelompok modernis.17  

Meskipun pada periode ini barangkali organisasi modernis dalam 

sekala yang lebih besar seperti Muhammadiyah tidak lagi terlalu berkutat 

pada perdebatan-perdebatan teologis di atas, Muhammadiyah pada 

periode ini fokus pada penanggulangan kristenisasi serta persoalan-

persoalan sosial.18 Gugatan-gugatan bernada keras masih muncul dari 

beberapa kelompok modernis dalam skala yang lebih bersifat lokal. Majelis 

Pengajian Islam Surakarta yang ketika itu merupakan gabungan dari Majlis 

Tafsir Al-Qur’an yang didirikan oleh Abdullah Thufail Saputra dan jamaah 

Abdullah Marzkuki, pendiri dari Tiga Gerangkai Group). Dalam dua edisi 

brosur berjudul “Hal Taklid 1” dan “Hal Taklid 2”, misalnya secara 

serampangan mengecam praktek taklid di kalangan Muslim tradisional 

sebagai bentuk menjadikan ulama sebagai Tuhan atau syirik19.  

Karya-karya Misbah di samping ditujukan untuk pengembangan 

tradisi intelektual pesantren, tampaknya juga mencerminkan respon dia 

terhadap polemik keagamaan yang berlangsung ketika itu. Selain Anda 

Ahlussunnah Anda Bermdzhab?, beberapa karya Misbah yang lain, tak 

terkecuali tafsir juga merefleksikan hal yang sama. Tafsir Tāj al-Muslimīn 

tampaknya juga tidak terlepas dari polemik keagamaan tersebut. Menurut 

Saeed sebagai karya manusia, tafsir dibatasi oleh subjektifitas ideologis dan 

konteks yang boleh jadi relevan tidak lagi relevan dengan perkembangan 

 
17 Muhammad Asif, “Indonesian Traditional Ulama Notions Against Wahhabism: A 

Study of Abi Al-Faḍal Al-Senoriy’s Thought,” Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 
26, no. 2 (2018): 365–390. 
18 Saleh, Teologi Pembaharuan: Pergeseran Wacana Islam Sunni Di Indonesia Abad XX. 
19 Muhammad Asif and Muhammad Muafi Himam, “Propagating Puritan Islam In 
Surakarta: Reading The Biography Of Abdullah Thufail Saputra,” Indonesian Journal of 
Islamic Literature and Muslim Society 04, no. 02 (2019). 



128     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 1 (2025) : 119-150 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

zaman.20 Ḥusain al-Dzahabī menjelaskan bahwa latar belakang madzhab, 

golongan, keilmuan, serta kondisi sosial keagamaan dalam sejarahnya telah 

memunculkan berbagai aliran dan tipologi dalam tafsir.21 Sementara 

Sahiron Syamsuddin beranggapan bahwa seorang mufasir selalu terikat 

erat dengan realitas sosial, sehingga hasil dari penafsirannya tersebut 

berawal dari pendialogkan Al-Qur`an dengan realitas sosial, menghasilkan 

kesimpulan mengenai solusi dan tawaran terhadap permasalahan yang 

sedang terjadi.22 Ulasan-ulasan tersebut, secara jelas akan mencerminkan 

respon tafsir terhadap latar belakang mufassir yang mengitarinya. 

Sebagaimana kitab tafsir Tāj al-Muslimīn yang terdapat penjelasan tentang 

Ahlussunnah, bid’ah, masalah tawasul, tahlilan dan semacamnya dengan 

ulasan mendalam dalam tafsir ini (beberapa topik akan kita ulas pada sub-

bab berikut). 

 

Sekilas tentang Tafsir Tāj Al-Muslimīn 

Tafsir ini selesai ditulis pada 1 Rajab 1407 H. Dalam 

mukadimahnya Misbah memberi nama tafsir ini dengan “Tāj Al-Muslimīn” 

yang berarti “mahkota bagi orang Muslim”.23 Namun sampul depan kitab 

ini tertulis “Tāj Al-Muslimīn Min Kalāmi Rabb Al-‘Alamīn”. Tafsir ini 

pertama kali dicetak pada 1407 H/ 1988 M oleh percetakan Majlis Ta’lif 

wa al-Khaththath, yang dikelola oleh keluarga Misbah.24T afsir ini terdiri 

dari 4 juz25, dengan dua model cetakan, pertama dicetak per juz, sedangkan 

yang kedua satu buku terdiri dari 3 juz, mulai juz 1 sampai juz 3. Namun 

 
20 Abdullah Saeed, Interpreting The Qur`an Towards a Contemporary Approach (New York: 
Routledge, 2006). 
21 Muhammad Sayyid Ḥusain al-Dzahabī, Tafsīr Wa Al-Mufassirūn (Kairo: Maktabah wa 
Habbah, n.d.). 
22 Sahiron Syamsuddin, Relasi Antara Tafsir Dan Realita Kehidupan (Yogyakarta: elSAQ 
Press, 2011). 
23 Misbah Musthofa, Tāj Al-Muslimīn Min Kalāmi Rabb Al-‘Alamīn. 
24 Ibid. 
25 Informasi ini diperoleh dari halaman terakhir juz 3, disebutkan, “tamma juz tsalis wa 
yaliihi al-juz al-rabi” atau “selesai juz 3 dan akan diikuti oleh juz 4”. Hal ini juga diakui oleh 
Muhammad Nafis, putera Misbah Mustofa. Wawancara dengan Muhammad Nafis, 
Bangilan, Tuban, 2010.  



129     
TRADISIONALIS-PURITAN DALAM POLEMIK KEAGAMAAN... 
Muhammad Yunus, Muhammad Asif, Nehru Millat dan Abdul Rosyid Minhaj 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

untuk juz 4 tampaknya sudah tidak beredar dan sulit untuk diperoleh. Juz 

3 dari tafsir ini sampai pada surah Ali Imran ayat 91. Tiga juz dari tafsir ini 

berjumlah 1179 halaman.  

Dalam mukadimah Misbah mengatakan bahwa tafsir ini ditulis 

lantaran keprihtinannya terhadap kondisi umat Islam, “Suwijine kesalahan 

kang laku kang rata lan umum ana ing kalangane Muslimin yaiku ninggalake 

mangerteni isine Al-Qur’an kang diakoni suwijin kitab suci kanggo tuntunan uripe”. 

Oleh karena itu ia menulis tafsir ini dan memberi nama “Taj al-Muslimin” 

dengan harapan bisa mengangkat derajat orang Muslim dengan memahami 

Al-Qur’an.26 

Tafsir ini merupakan tafsir terakhir yang ditulis oleh Misbah dan 

belum berhasil diselesaikan lantaran keburu meninggal dunia. Sebelumnya 

Misbah menulis tafsir al-Iklīl serta tafsir Surah Yasin serta menerjemahkan 

tafsir Jalālain. Tāj Al-Muslimīn Min Kalāmi Rabb Al-‘Alamīn, menurut 

puteranya, Muhammad Nafis sengaja ditulis untuk memberikan penafsiran 

yang lebih detil dari al-Iklīl, disamping untuk mengembalikan penjelasan-

penjelasan yang hilang  terkait dengan polemik dengan kelompok 

reformis.27  

 

Respons Tāj Al-Muslimīn  terhadap Polemik Keagamaan  

1. Masalah Ahlussunnah Waljama’ah  

Dalam konteks Indonesia, istilah ahlussunnh waljamaah memiliki 

pemaknaan khusus yang membedakannya dengan definisi umum istilah 

tersebut. Secara umum, istilah ahlussunnah waljamaah dipakai untuk 

mendefinisikan sekelompok muslim yang mengikuti sunah Nabi 

 
26 Wawancara dengan Muhammad Nafis, Bangilan, Tuban, 2010. 
27 Menurut Muhammad Nafis ada beberapa bagian dari tafsir al-Iklil yang sengaja 
dihilangkan oleh penerbitnya. Bagian itu menurutnya berisi tentang perdebatan Misbah 
dengan beberapa tokoh reformis seperti Hamka. Namun karena naskah dari tafsir itu 
sudah dijual putus kepada sebuah penerbit di Surabaya Misbah tak bisa mengembalikan 
hak intelektualnya. Misbah juga tidak memiliki salinan naskah Al-Iklil. Merasa hak 
intelektualnya dilanggar ia kemudian beriniisiatif untuk menulis tafsir lagi dengan 
penjelasan lebih detil. Wawancara dengan Muhammad Nafis, Bangilan, Tuban, 2010. 



130     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 1 (2025) : 119-150 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

Muhammad dan juga ijma’ para sahabat atau ijma’ para ulama. Namun di 

Indonesia, pemaknaan istilah ini dipersempit oleh para ulama yang selain 

untuk melabeli mereka sebagai bagian dari golongan tersebut, juga untuk 

mengalienasi kelompok modernis Islam. Mengutip Dhofier, istilah 

ahlussunnah wa al-jama’ah dipakai tidak hanya untuk membedakan 

kelompok tersebut dengan syi’ah, tetapi juga dengan kelompok modernis 

Islam.28  

Penyempitan makna itu merupakan imbas formulasi kelompok 

tradisionalis tentang siapakah ahlussunnah itu. Dalam Risalah ahlussunnah 

wa al-jama’ah karya KH. Hasyim Asy’ari, ahlussunnah waljama’ah (aswaja) 

diartikan sebagai kelompok yang dalam bidang hukum Islam menganut 

salah satu madzhab empat: dalam bidang Tauhid, menganut Imam Abu 

Hasan al-Asy’ari dan Imam Abu Mansur al-Maturidi, dan dalam bidang 

Tasawuf menganut ajaran Imam Junaid dan Imam Ghazali.29 Definisi 

tersebut secara tegas membedakan kelompok modernis dari golongan 

ahlussunnah karena modernis Islam seperti yang diketahui, menolak ajaran 

untuk mengikuti pendapat-pendapat para Imam tersebut.30 

Pemaknaan demikian, agaknya bertujuan mengikat ulama-ulama 

pesantren yang masih teguh memegang tradisi dan ajaran ulama terdahulu 

ke dalam satu barisan penyokong Islam tradisional. Barisan ulama inilah 

yang disebut Dhofier sebagai kelompok muslim yang mengikuti pendapat 

ulama-ulama abad ke 8 M sampai abad ke 13 M.31 Pemaknaan tersebut 

juga berperan dalam pengidentifikasian identitas kelompok tradisionalis di 

Indonesia. Identitas yang kemudian berusaha dibela dan dipertahankan 

dalam polemik keagamaan di Indonesia modern.32 

Sebagai murid dari KH. Hasyim Asy’ari, Misbah juga merupakan 

seorang tradisionalis sama seperti gurunya. Meskipun secara struktural, 

 
28 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai (Jakarta: 
LP3ES, 1982). 
29 Hasyim Asy’ari, Risalah Ahlu Al-Sunnah Wa Al-Jama’ah (Jakarta: LTM PBNU, 2011). 
30 Clifford Geertz, The Religion of Java (New York: The Free Press of Glenco, 1960). 
31 Dhofier, Tradisi Pesantren, Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai. 
32 Djajat Burhanuddin, Ulama Dan Kekuasaan Pergumulan Elite Muslim Dalam Sejarah 
Indonesia (Jakarta: Mizan Publika, 2012). 



131     
TRADISIONALIS-PURITAN DALAM POLEMIK KEAGAMAAN... 
Muhammad Yunus, Muhammad Asif, Nehru Millat dan Abdul Rosyid Minhaj 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

Misbah tidak terintegrasi langsung dalam kepengurusan internal maupun 

eksternal NU, akan tetapi hubungan Misbah dengan kelompok 

tradisionalis Islam dapat dilihat dari tulisan-tulisannya.33 Misalnya dalam 

Taj al-Muslimin, Misbah dengan akar intelektual tradisionalis yang kuat, 

telah menegaskan posisi dirinya sebagai bagian dari golongan ahlussunnah 

dalam penafsiran Q.S Āli-‘Imrān ayat 105;  

Songko iku, ing kene perlu dak aturake i’tiqode ahli al-sunnah wa al-jama’ah lan 
hiyo iku kang dadi i’tiqode penulis kang arep digowo ngadep ono ing ngersane Allah 
Ta’ālā.  

Qur’an iku pangendikane Allah lan dudu makhluk. Kabeh wong mukmin biso 
ningali Allah ono ing akhirat. Kabeh ngalam lan kabeh bagian-bagian alam, lan 
kabeh sifat-sifate alam, lan kabeh penggaweane kawulo, kang olo lan kang bagus, 
iku kabeh timbul anyar sebab diwujudake deneng Allah. Ora ono kang gawe sak 
liyane Allah, kabeh alam lan sifat-sifate lan kabeh penggaweane makhluk ora ono 
kang lepas sangking kekuasaan lan pestine Allah, ora ono kang lepas sangking 
dikersaake Allah, ora ono kang lepas sangking pangudanine Allah, kabeh kawulo 
anduweni ikhtiyar tegese pilihan kanggo milih penggaweyan kang dilakoni, kang 
sebab anduweni ikhtiyar iki, kawulo diganjar lan disikso, penggaweyan kang bagus 
iku penggaweyan kang diridoni deneng Allah, penggawean kang olo yoiku 
penggawean kang ora diridoni deneng Allah, ganjaran ing dunyo utowo ing akhirat 
iku kabeh melulu sangking kanugrahane Allah, sikso sangking Allah ing dunyo 
utowo akhirat, iku sifat ‘adile Allah, ora ono kang majibake Allah ono ing perkoro 
paring ganjaran utowo sikso. Lan Allah ora kewajiban angganjar wong kang to’at 
utowo nyikso wong kang maksiat.34 

Dalam kutipan tersebut, Misbah secara tegas menyampaikan 

bahwa dirinya adalah pengikut faham ahlussunnah wa al-jama’ah. Ia menulis 

banyak hal yang berkaitan dengan doktrin ahlussunnah, termasuk soal 

hakekat perbuatan manusia. Bagi Misbah dan ulama tradisionalis lain, 

manusia memanglah dikaruniai ikhtiar atau kehendak, tetapi amal 

perbuatan manusia yang baik maupun yang buruk, semuanya merupakan 

kehendak Allah SWT. Konsekwensinya, Allah tidak berkewajiban 

mengganjar perbuatan baik dan juga tidak berkewajiban menghukum 

 
33 Islah Gusmian, “Tafsir Al-Qur’an Bahasa Jawa Peneguhan Identitas, Ideologi, Dan 
Politik,” SUHUF Jurnal Pengkajian Al-Qur’an dan Budaya 9, no. 1 (2016): 141–168. 
34 Misbah Musthofa, Tāj Al-Muslimīn Min Kalāmi Rabb Al-‘Alamīn. 



132     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 1 (2025) : 119-150 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

perbuatan buruk manusia, semua itu terserah atau dengan kata lain hak 

prerogatif Allah Ta’ala.35  

Hal ini berbeda dengan keyakinan kelompok modernis yang 

meyakini bahwa manusia bertanggungjawab penuh atas perbuatannya 

sendiri, sebab Allah telah memberikan kemerdekaan dan tanggung jawab 

untuk memilih perbuatan mana yang baik dan yang buruk. Dengan kata 

lain, perbuatan manusia adalah produk manusia itu sendiri. 

Konsekuensinya adalah, perbuatan baik pasti diberi ganjaran oleh Allah 

dan perbuatan buruk pasti akan dihukum oleh Allah.36 

 Kutipan tersebut, jelas menunjukkan upaya Misbah 

mengasosiasikan dirinya sebagai bagian dari kelompok ahlussunnah. Dalam 

penafsiran ayat yang lain, Misbah menunjukkan konsistensi 

keberpihakannya kepada kelompok tradisionalis. Misalnya ketika ia 

menyinggung persoalan taklid dalam penafsiran Q.S. al-Baqarah: 170; 

Dene taqlid ono ing masalah amaliyah utowo masalah furu’ iku cukup taqlid 
marang wong kang ahli ijtihad koyo Imam Syafi’i lan liya-liyane. Wajibe taqlid iku 
kerono dawuh al-Qur’an: fasalū ahla al-dzikri in kuntum lā ta’lamūn. Artine: siro 
kabeh iku supoyo podo takon wong-wong kang ahli Qur’an yen siro ora weruh. Ahli 
Qur’an yoiku ulama kang anduweni keahlian ijtihad.37 

Dalam penafsiran tersebut, Misbah konsisten menunjukkan 

pembelaannya terhadap Islam tradisional, khususnya terhadap pemaknaan 

ahlussunnah di Indonesia yang dalam konsepsinya erat dengan tradisi taqlid. 

Maka, konteks realitas seperti ideologi mufasir juga berkontribusi dalam 

pembentukan wacana dalam tafsir, seperti halnya Misbah dengan 

tradisionalismenya dalam tafsir Tāj al-Muslimīn.38 Dimana, selain 

menunjukkan identitasnya, penafsiran tersebut juga sekaligus 

mengindikasikan keberpihakannya terhadap Islam tradisional. Menurut 

 
35 Dhofier, Tradisi Pesantren, Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai. 
36 Majlis Tarjih Muhammadiyayah, Himpunan Putusan Majlis Muhammadiyyah (Yogyakarta, 
n.d.). 
37 Misbah Mustofa, Tāj Al-Muslimīn Min Kalāmi Rabb Al-‘Alamīn. 
38 Jajang A Rohmana, “Ideologisasi Tafsir Lokal Berbahasa Sunda: Kepentingan Islam-
Modernis Dalam Tafsir Nurul-Bajan Dan Ayat Suci Lenyepaneun,” Journal of Qur’an and 
Hadith Studies 2, no. 1 (2013): 125–154. 



133     
TRADISIONALIS-PURITAN DALAM POLEMIK KEAGAMAAN... 
Muhammad Yunus, Muhammad Asif, Nehru Millat dan Abdul Rosyid Minhaj 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

Milie sejauh ini ciri utama yang membedakan antara Muslim tradisional 

dan modernis di Indonesia adalah sikap mereka terhadap persoalan 

tersebut. Berbeda dengan kelompok modernis yang mempromosikan 

pintu ijtihad selalu terbuka, Muslim tradisional sangat hati-hati dan 

cenderung menjauhi ijtihad.39 Muhammadiyah, organisasi Muslim 

reformis terbesar di Indonesia, menurut Peacock sejak awalnya berdirinya 

hingga tahun 1960an secara kasar selalu menyerang praktik taklid yang 

dilakukan oleh Muslim tradisional.40 Meskipun demikian tampaknya 

polemic ijtihad dan taklid tidak berhenti sampai tahap ini, Abdullah 

Thufail, pendiri Majlis Tafsir Al-Qur’an (MTA) yang berbasis di Surakarta, 

pada akhir 1970an mengeluarkan dua edisi brosur “Hal Taklid (ke-1)”, dan 

“Hal Taklid (ke-2)” yang secara serampangan mengecam praktek taklid. 

Dengan berlandaskan pada surah al-Tawbah ayat 31 mereka mengecam 

praktek taklid sebagai perbuatan syirik, sama halnya dengan orang-orang 

Yahudi maupun Kristen yang menjadikan pendeta menempati posisi 

Tuhan41. Misbah secara khusus menanggapi seruan ijtihad dan gugatan 

terhadap taklid oleh kelompok Modernis melalu karyanya yang kemudian 

diterjemahkan ke dalam Bahasa Indonesia, Anda Ahlussunnah, Anda 

Bermadzhab?. Menurut Misbah orang-orang modernis telah salah 

memahami ijtihad dan cenderung menganggap ijtihad hanya sekedar 

mengetahui dalil-dalil keagamaan dalam Al-Qur’an mapun hadis. Bagi 

Misbah untuk bisa melakukan ijtihad seorang tidak hanya cukup 

mengetahui dalil-dalil dari Al-Qur’an dan hadis saja, namun harus 

 
39 Julian Millie, “The Situated Listener as Problem: ‘Modern’ and ‘Traditional’ Subjects in 
Muslim Indonesia,” International Journal of Cultural Studies 16, no. 3 (2013): 271–288. 
40 Karel Steenbrink, “Muslim Puritans , Reformist Psychology in Southeast Asian Islam,” 
Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde (1980): 2–5. 
41 Lihat Brosur Majlis Pengajian Islam Surakarta, “Hal Taklid (ke 1)”, h. 2, tanpa tanggal 
dan tahun terbit. Sekitar tahun 1974-1979 MTA dimerger atau digabung menjadi satu 
dengan jamaah Abdullah Marzuki (pendiri Tiga Serangkai Group) dan kemudian diberi 
nama Majlis Pengajian Islam. Pada saat itu brosur resmi MTA digabung dan diterbitkan 
atas nama Majlis Pengajian Islam. Model penerbitan brosur dalam pengajian adalah 
kebiasaan MTA, dan tidak demikian halnya dengan jamaah Abdullah Marzuki. Jadi 
meskipun ada penggabungan dengan jamaah Abdullah Marzuki, MTA, terutama Thufail 
tetap memerankan peranan penting dalam penerbitan brosur. 

 



134     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 1 (2025) : 119-150 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

menguasai berbagai perangkat dan persyaratan penguasaan intelektual 

dalam berbagai keilmuwan Islam yang sangat rumit. Tampaknya 

pandangan Muslim tradisional Indonesia sebagaimana digambarkan 

Misbah dalam batas-batas tertentu masih dipegangi hingga sekarang. 

Nadirsyah Hosen, seorang intlektual muda dari kalangan Muslim 

tradisional mengatakan, berijtihad hanya dengan sekedar tahu dalil-dalil 

dari Al-Qur’an maupun hadis tidaklah cukup bagi seorang Muslim. Lebih 

dari sekedar itu memerlukan berbagai penguasaan terhadap khazanah 

keilmuwan (Islam) klasik hingga kontemporer.42 

 

2. Masalah Bid’ah.  

Permasalahan lain yang kerap muncul dalam polemik keagamaan 

antara kelompok modernis dan tradisionalis adalah bid’ah. Polemik bid’ah 

bermula dari perbedaan dua kelompok Islam tersebut dalam memandang 

istilah tersebut. Dalam kacamata kelompok modernis, praktik-praktik 

ritual yang sudah ada dan menjadi ciri khas keagamaan kelompok 

tradisionalis dianggap sebagai bid’ah karena praktik-praktik tersebut selain 

tidak pernah ada di zaman Nabi, juga tidak memiliki landasan dalam ajaran 

Islam. Sejalan dengan orientasi purifikasinya, mereka menganggap ritual-

ritual tersebut sebagai bid’ah, dan oleh karenanya tidak boleh dibiarkan.43 

Istilah bid’ah seringkali digunakan oleh kelompok modernis untuk 

menyerang praktik-praktik tertentu yang biasa dilakukan oleh Muslim 

traditisional seperti tahlilan.44 

Sedangkan, bagi kelompok tradisionalis, ritual-ritual keagamaan 

yang selama ini dijalankan merupakan warisan dari ulama generasi 

sebelumnya, dan oleh karenanya  harus dihormati dan dipertahankan.45 

 
42 Nadirsyah Hosen, “When ‘back to the Qur’an and Hadith’ Is No Longer Enough: 
Radicalisation of Islamic Teaching in Indonesia,” in Islam, Education and Radicalism in 
Indonesia: Instructing Piety, ed. Tim Lindsey (Taylor & Francis Group, 2023), 321–341. 
43 Djajat Burhanuddin, Ulama Dan Kekuasaan Pergumulan Elite Muslim Dalam Sejarah 
Indonesia. 
44 Faisal Ismail, “Traditionalist Muslims and Modernist Muslims in Indonesia: Past and 
Present,” Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies 51 (1993), 46. 
45 Saifuddin Zuhri, Guruku Orang-Orang Dari Pesantren (Bandung: Al-Ma’arif, 1974). 



135     
TRADISIONALIS-PURITAN DALAM POLEMIK KEAGAMAAN... 
Muhammad Yunus, Muhammad Asif, Nehru Millat dan Abdul Rosyid Minhaj 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

Oleh karenanya, kelompok tradisionalis secara meyakinkan terus berupaya 

melestarikan tradisi tersebut dengan mengemukakan alasan-alasan 

bahwasanya ritual-ritual tersebut memiliki landasan dalam agama.46 

Misbah memebenarkan adanya bid’ah yang dipraktikkan oleh 

kelompok tradisionalis, namun bid’ah tersebut, bukanlah sembarang 

bid’ah, melainkan bid’ah yang memiliki dasar sunah. Misbah menjelaskan 

bahwasanya konsep bid’ah dalam kelompok tradisionalis lebih terperinci; 

Opo kang aran bid’ah? Tembung bid’ah iku ono kang nganggo arti umum, ono 

kang nganggo arti khusus. Bid’ah nganggo arti umum yoiku:  mā lam yu’had fī ‘aṣri 
al-nabiyyi wa lā fī ‘aṣṣri al- ṣaḥābati, tegese kabeh penggawean kang ora tau 
lumaku ono ing zamane Nabi lan ora tau lumaku ono ing zamane sahabat. 
Numpak sepeda, numpak motor, mangan sendokan lan liya-liyane iku kabeh 
bid’ah. bid’ah kang nganggo arti umum iki kang dibagi deneng poro ulama ahli 

fiqih, khususe sulṭanu al-‘ulama ‘Izzu al-Dīn bin ‘Abdi al-Salām,  hinggo limang 

bagian, ono kang mubaḥaḥ (wenang) koyo numpak sepeda lan endi bahe kang biso 
mapan ono ing qoidahe perkoro kang mubah, ono kang makruh koyo mangan 
tangan tengen nyekel sendok, tangan kiwo nyekel garpu, lan endi bahe penggaweyan 

kang mlebu ono ing qoidahe makruh, ono kang bi’ah muḥarram, koyo mendrengake 
jarik kang upomo didol kontan namung rego sewu, yen dimendrengake, diutangake, 
rego limang ewu, ambayar sedino satus, utowo seminggu limang atus. Lan endi bahe 

penggaweyan kang mlebu ono qoidahe ḥaram. Ono kang bid’ah mandūbah koyo 

tahlil bareng-bareng. Kerono ono dawuh ḥadīth: idzā marartum biriyādhi al-jannati 

farta’ū, qālū: wa māriyādhu al-jannati? Qāla: ḥilaqu al-dzikri. Artine: yen siro 
kabeh liwat ketemu petamanan suwargo, bisoho melu dzikir, poro sohabat podo 
matur: punopo petemanan suwargo puniko?, Rasulullah dawuh: petamann suwargo 

iku majelise wong akeh kang podo dzikir. Iki ḥadīth ngandung arti yen nabi 

Muḥammad nganjurake dzikir bareng-bareng. Dadi tahlil bareng-bareng wong 
akeh iku termasuk bid’ah mandubah lan semono ugo bid’ah kang mlebu ono ing 
qoidahe perkoro sunnah, lan ono kang mlebu bid’ah wajibah koyo nyusun hujjah 
kanggo nanggulangi propagandane wong kristen, utowo ngarang kitab-kitab agomo 
kang diperluake deneng masyarakat Islam, nanging wajibe wajib kifayah.47 

Dalam kutipan penafsiran Q.S. al-Baqarah ayat 134 tersebut, 

Misbah menjelaskan bahwa tidak semua bid’ah itu sesat. Mengutip Syaikh 

‘Izzuddin bin ‘Abdi as-Salam, bid’ah menurutnya memiliki kategorisasinya 

 
46 Djajat Burhanuddin, Ulama Dan Kekuasaan Pergumulan Elite Muslim Dalam Sejarah 
Indonesia. 
47 Misbah Musthofa, Tāj Al-Muslimīn Min Kalāmi Rabb Al-‘Alamīn. 



136     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 1 (2025) : 119-150 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

sendiri. Ada istilah bid’ah yang menunjuk arti umum, namun  ada pula 

yang menunjuk pada arti khusus. Misbah kemudian membaginya menjadi 

lima kategori: bid’ah yang haram, makruh, mubah, sunnah, dan yang wajib. 

Sedangkan untuk bid’ah dengan arti khusus, Misbah menerangkannya 

sebagai berikut; 

“Bid’ah kang nganggo arti khusus yoiku: al-ziyādatu fī al-dīn aw al-nuqṣāni minhu 

al-ḥādithāni ba’da al-ṣaḥābati bigoiri idznin min al-syāri’i la fi’lan wa lā qoulan 

wa lā ṣarīḥan wa lā isyāratan. Intahā al-ṭarīqatu al-muḥammadiyyah. Artine: 
nganaake penambahan utowo pengurangan ono ing perkoro agomo, kang timbul 
sakwuse zamane sohabat tanpo ono izin syari’ (yoiku Allah kelawan kitabe al-

Qur’an lan Kanjeng Nabi Muḥammad ṣalla Allahu ‘alaihi wa sallam kelawan 

ḥadīthe). Izin secara dawuh ora ono, izin secara contoh penggaweyan ora ono, izin 
secara terang ugo ora ono, izin secara isyarat ugo ora ono, intaha. Bid’ah nganggo 
arti khusus iki ora biso ngenani pengadatan tegese penggaweyan kang disejo oleh 
kemanfaatan duniawi. Nanging namung ngenani sebagian i’tiqod lan sebagian 
wernane ibadah. Contone koyo i’tiqod kang ditandur deneng sakweneh guru toriqoh 
ono ing murid-muride ing zaman saiki: yen wong iku mlebu toriqoh Naqsabandi, 
yen arep mati bakal ditekani gurune, lan gurune gurune, hinggo syaikh Bahauddin 
an-Naqsabandi. Iki jenenge bid’ah i’tiqod.”48 

Bid’ah secara khusus adalah apa yang disebut bid’ah oleh 

kelompok modernis, yakni mengadakan penambahan ataupun 

pengurangan dalam urusan agama tanpa adanya izin syar’i. Misbah sendiri 

mengakui dalam lingkungan tradisionalis terdapat bid’ah dengan arti 

khusus ini, berlaku di masyarakat Islam. Ia mencontohkan keyakinan 

sebagian kelompok tarekat Naqsabandi bahwa ketika akan meninggal 

dunia mereka akan didatangi guru-gurunya hingga pendiri tarekat, syaikh 

Bahauddin an-Naqsabandi. Selain itu, Misbah menunjukkan kelompok 

trdisionalis juga melarang bid’ah-bid’ah tersebut karena tidak adanya 

landasan syar’i yang mendasarinya. Hal ini tentu berkebalikan dengan 

klaim modernis bahwa kelompok tradisionalis melonggarkan atau 

menganjurkan praktik bid’ah di masyarakat Islam. 

 Praktik bid’ah yang sering menjadi percontohan adalah tradisi 

tahlil oleh sebagian masyarakat Islam utamanya Islam Jawa. Dalam Kamus 

Besar Bahasa Indonesia (KBBI), kata tahlilan didefinisikan sebagai 

 
48 Ibid. 



137     
TRADISIONALIS-PURITAN DALAM POLEMIK KEAGAMAAN... 
Muhammad Yunus, Muhammad Asif, Nehru Millat dan Abdul Rosyid Minhaj 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

pembacaan ayat-ayat al-Qur’an untuk memohonkan rahmat dan ampunan 

bagi arwah orang yang meninggal.49 Jika ditilik dari segi kebahasaan, kata 

tahlīl memiliki dua arti, yakni “pengucapan lā ilāha illa Allah” dan “ekspresi 

kesenangan”. Umat Islam Indonesia memaknai tahlīl pada definisi 

pertama, yakni kegiatan tahlil yang memiliki pembacaan yasin, ayat kursi, 

lantunan tasbīh, tahmīd dan istighfār memiliki keterikatan dengan struktur 

sosial khususnya masyarakat pedesaan. Kegiatan ini, bagi masyarakat 

pedesaan memiliki makna religius dan makna sosial pedesaan.50 

Ritual tahlilan biasanya dilakukan pada hari-hari tertentu setelah 

kematian anggota keluarga. Bagi masyarakat di Jawa timur, misalnya, ritual 

tahlilan ada yang dilakukan sejak hari pertama wafatnya anggota keluarga 

selama tujuh hari berturut-turut. Tahlil juga dapat diselenggarakan setelah 

tiga hari kematian (nelung dino), kemudian dilanjutkan pada hari ke tujuh 

(mitung dino). Pada empat puluh hari kematian pihak keluarga biasanya juga 

menyelenggarakan tahlil di hari ke-100 (nyatus). Setelah melewati hari ke-

100, anggota keluarga menyelenggarakan ritual tahlil kembali pada 

peringatan haul (1 tahun) kematian dan diakhiri dengan tahlil di hari ke- 

1000 (nyewu).51Tentang praktik tahlilan ini, kelompok modernis 

menganggapnya sebagai bid’ah yang sesat.52 Sedangkan bagi tradisionalis, 

tahlilan termasuk kategori sunah . Misbah menerangkannya sebagai 

berikut; 

Dene yen penambahan lan pengurangan iku ono izin sangking syāri’ (tegese ono 

dalil-dalil sangking Qur’an lan ḥadīth), keno bahe kito ngelakokake lan ora klebu 

bid’ah arti khusus, nanging keno ugo klebu ono ing isine ḥadīth: man sanna fī al-

islāmi sunnatan ḥasanatan falahu ajruhā wa ajru man ‘amlia bihā min ba’dihi min 

goiri an yanquṣa min ujūrihim syaiun- wa man sanna fī al-islāmi sunnatan 

 
49 Isnan Ansory, Pro Kontra Tahlilan Dan Kenduri Kematian (Jakarta: Rumah Fiqih 
Publishing, 2019). 
50 Tim Direktorat Jendral Pendidikan Islam Kementrian Agama RI, Ensiklopedia Islam 
Nusantara Edisi Budaya (Jakarta: Direktorat Pendidikan Tinggi Keagamaan Islam, 2018). 
51 Ahmad Maimoen, “Tafsir Al-Qur’an Sebagai Kritik Sosial (Studi Terhadap Tafsir Tajul 
Muslimin Min Kalami Rabbi Al ‘Alamin Karya KH Misbah Mustafa” (Skripsi: PTIQ 
Jakarta, 2020). 
52 Ismail, “Traditionalist Muslims and Modernist Muslims in Indonesia: Past and 
Present”, 46. 



138     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 1 (2025) : 119-150 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

sayyiatan fa ‘alaihi wizruhā wa wizru man ‘amila bihā min ba’dihi min gairi an 

yanquṣo min auzārihim syaiun. Artine: sopo wong kang nganaake ono ing agama 
Islam suwijine laku bagus, wong iku bakal oleh ganjarane laku bagus iku, lan 
ganjarane wong kang ngelakoni laku bagus sak wuse matine tanpo ngurangi 
ganjaran-ganjarane wong-wong iku, lan sopo-sopo wong kang nganaake laku olo ono 
ing agomo Islam laku olo, wong iku bakal mikul dosone laku olo iku, lan bakal 
mikul dosone wong-wong kang podo ngelakoni laku olo mau sak wuse matine tanpo 
ngurangi doso wong-wong iku. 

Contone kang ono izin- koyo tahlil bareng-bareng wong akih- coro tahlil kang 
mengkene iki ora ono ing zamane Rasulullah lan sahabat- nanging ono izin secara 

isyarat yoiku ḥadīth ngarep “idzā marartum ila akhīrihi”.53 

Bagi Misbah, ritual keagamaan seperti tahlil bukan termasuk 

bid’ah, karena pada dasarnya, praktik seperti ini memiliki landasan agama. 

Ia menjelaskan bahwasanya tahlil termasuk bid’ah hasanah (bid’ah yang 

dianjurkan), artinya amalan tersebut memang tidak ada di zaman Nabi, 

walaupun begitu, tahlil mempunyai landasan atau izin syar’i, karena 

sejatinya, tahlil merupakan implementasi dari perintah berzikir. 

Dene tahlil kang lumaku ono ing telung dinone mayit, pitung dinane, patang puluhe, satuse, 

mandar saiki ono model ḥaule (setahune mayit) lan sewune, iku wus terang ing kitab-kitab 
fiqih diseebut bid’ah. Nanging persoalane ora ngenani tahlile balik olehe ngususake 
(nertentuaake) dinone tahlil. Dadi yen khususe dino kang kaping telu, pitu, patang puluh 
satus, setahun, sewu, dii’tiqodake dadi rangkaiane tahlil (yen ors ono ing dino iku dinggep 
ora sah) tahlile ugo klebu bid’ah. Upomone dino kaping sepuluhe mayit utowo kaping rong 
puluhe, podo tahlil kanggo mayit, ora ngususake, in syāa Allah ora klebu bid’ah nanging 

klebu ayat: yā ayyuha al-ladzīna āmanū idzkurū Allaha dzikran kaṭiran. Lan isyarohe 

ḥadīṭh idzā marartum ila akhīrihi. Bid’ah nganggo arti khusus iki kang dikarepake Nabi: 

wa kullu bid’atin ḍolālatun- lan ora ono pembagian hinggo limo. Bid’ah nganggo arti khusus 
iki ora ngenani pengadatan. Balik namung ono ing bab i’tiqod  koyo i’tiqod kang dicontoake 
ngarap. Lan ono ing bab ibadah. Contone: miturut sunnah Nabi, wasuhan anggoto wudlu 
iku peng telu-telu. Nuli ono wong ndawuhi murid-muride: yen masuh rahi kudu ping limo, 
iku arane bid’ah ono ing bab ibadah, yen dii’tiqodake yen wsuhan kang kaping papat lan 
kaping limo iku setengah sangking ibadah. Yen ora dii’tiqodake, ora klebu bid’ah, nanging 
mekruh. Masalah bid’ah iki iseh dowo bahase, in syāa Allah ing ayat liyo ono sambungane. 

Ing kene perlu dak aturake isine Fatḥu al-Mu’īn lan sebagian sangking I’ānatu al-Ṭālibīn. 
Perlune supoyo masyarakat umum tumindak nganggo dasar ilmu senajan namung setitik 
utowo secara gemblengan.54 

 
53 Misbah Musthofa, Tāj Al-Muslimīn Min Kalāmi Rabb Al-‘Alamīn. 
54 Ibid. 



139     
TRADISIONALIS-PURITAN DALAM POLEMIK KEAGAMAAN... 
Muhammad Yunus, Muhammad Asif, Nehru Millat dan Abdul Rosyid Minhaj 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

Sedangkan praktik tahlil dengan model tiga harinya mayit, tujuh harinya 
mayit, empat puluh harinya mayit, seratus harinya mayit, bahkan 

sekarang ada yang model ḥaul (satu tahunnya mayit) atau seribu harinya 
mayit, praktek tahlil seperti ini jelas bid’ah dalam terminologi kitab-kitab 
fiqih. Tapi persoalan bid’ah tidak berkaitan dengan praktek tahlil itu 
sendiri, sisi bid’ahnya terletak pada pengkhususan waktu tahlil. Tahlil 
yang diadakan khusus pada tiga harinya mayit, tujuh harinya, empat 
puluh harinya, seratus harinya, seribu harinya kemudian diyakini jika 
tahlil tidak dilaksanakan pada hari-hari tersebut, maka tahlilnya dianggap 
tidak sah. Tahlil seperti inilah yang termasuk kategori bid’ah. Misalnya 
hari kesepuluhnya mayit ataupun kesdua puluhnya mayit diadakan tahlil 
untuk mayit dengan tidak adanya niat mengkhususkan hari-hari tersebut, 
in syāa Allah tidak termasuk bid’ah tetapi termasuk dalam maksud ayat: 

yā ayyuha al-ladzīna āmanū idzkurū Allaha dzikran kaṭiran. Dan ḥadīṭh idzā 
marartum ila akhīrihi.  

Namun hal yang menarik adalah bagaimana Misbah mengkritik 

tradisi di kalangan Muslim tardisional sendiri. Ia secara tegas 

menyampaikan ketidaksetujuannya dengan praktik tahlil dan haul dengan 

mengkhususkan waktunya. Menurut Misbah Mustafa, keyakinan 

pengkhususan waktu ketika seseorang mengirimkan bacaan al-Qur’an, 

doa, serta sedekah merupakan perbuatan yang harus dihindari. Karena niat 

mengkhususkan waktu pelaksanaan kegiatan tersebut bisa memunculkan  

keyakinan jika tahlilan tidak dilaksanakan pada waktu-waktu tersebut 

dianggap tidak sah.55 

Kemudian Misbah menyampaikan kaidah yang berbunyi: idzā dāra 

al-amru baina kaunihi sunnatan wa kaunihi bid’atan wajaba tarkuhu. Artinya: 

Apabila ada sesuatu yang diragukan apakah perkara tersebut termasuk 

sunnah atau bid‘ah, maka wajib ditinggalkan. Misbah mengungkapkan 

banyak yang tidak setuju dengan pendapatnya, dikarenakan tradisi haul 

merupakan kegiatan yang sudah lumrah ada dan dijalankan oleh 

masyarakat Islam di Jawa. Maka Misbah menjawab bahwa pendapatnya itu 

benar, karena ada dasar dari ḥadīth Rasulullah: lā taj’alū qabrī ‘īdan), wa fī 

riwāyatin lā tattakhidzū qabrī ‘īd(an) yang artinya “Jangan jadikan kuburanku 

 
55 Gusmian, “K.H. Misbah Ibn Zainul Musthafa (1916-1994 M): Pemikir Dan Penulis 
Teks Keagamaan Dari Pesantren.” 



140     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 1 (2025) : 119-150 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

tempat perayaan”. Dalam menjelaskan kata ‘īd(an) , Misbah mengutip 

pendapat Ibnu Taimiyah dan Sayyid ‘Alawi kemudian mengkaitkan dengan 

praktik haul56.  

Masuknya daftar karya Ibnu Taymiyah dalam list rujukan karya 

ulama dari Muslim traditional adalah sesuatu yang tidak biasa. Khaled 

Abou el-Fadl misalnya memasukkan Ibn Taimiyah sebagai ideolog utama 

kelompok Salafi-Wahabi57. Bahkan dalam al-Kawākib al-Lammā’ah yang 

disebut di awal, kiai Abil Fadhol mengatakan bahwa Ibnu Taimiyah adalah 

orang yang harus dijauhi karya-karyanya. Namun Misbah melakukannya, 

ini pada sisi menunjukkan keterbukaan Misbah, pada sisi lain mungkin 

sekaligus menunjukkan sisi puritanismenya sebagaimana kita lihat dalam 

beberapa pandangannya. Sikap Misbah yang tampak ambivalen juga 

ditunjukkan dengan merujuk tafsir al-Manār karya Rashid Rida ketika 

menafsirkan kata “khalifah”.58 Menurut Walid Saleh, adalah sebuah hal 

yang tidak biasa tafsir-tafsir yang muncul dari kalangan the Traditional 

Ash’arite merujuk ke tafsir tersebut.59 Bahkan KH. Hasyim Asy’ari --yang 

juga pernah menjadi guru Misbach--, meski terbiasa membaca Al-Manār, 

namun tidak menyarankan murid-muridnya untuk membacanya, hal ini 

karena terkait kebiasaan penulisnya –baik Muhammad Abduh maupun 

Rashid Rida—yang biasa mengecam para ulama tradisional.60 

 

3. Ziarah Kubur dan Masalah Kirim Doa Bagi Orang yang Sudah 
Meninggal. 

 
56 Misbah Musthofa, Al-Nūru Al-Mubīn Fī Adābi Al-Muṣallīn (Tuban: Majelis Ta‘lif wa al 
Khattath, 1991). 
57 El-Fadl Khaled Abou, The Great Theft Wrestling Islam from the Extremists (New York: 
Perfect Bound, 2005). 
58 Walid A. Saleh, “Preliminary Remarks on the Historiography of Tafsīr in Arabic: A 
History of the Book Approach,” Journal of Qur’anic Studies 12, no. 1–2 (2010): 6–40. 
59 Ibid. 
60 Martin Van Bruinessen, “Pesantren and Kitab Kuning : Maintenance and Continuation 
of a Tradition of Religious Learning,” in Texts from the Islands Oral and Written Traditions of 
Indonesia and the Malay World, ed. Wolfgang Marschall (Berne: University of Berne, 1994), 
121–145. 



141     
TRADISIONALIS-PURITAN DALAM POLEMIK KEAGAMAAN... 
Muhammad Yunus, Muhammad Asif, Nehru Millat dan Abdul Rosyid Minhaj 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

Permasalahan lain dalam polemik keagamaan antara modernis dan 

tradisionalis adalah tradisi mendoakan mayit. Tradisi mendoakan mayit 

merupakan hal yang lumrah ditemui dalam tradisi keagamaan kelompok 

tradisionalis. Fakta adanya ritual seperti tahlil ataupun haul adalah bentuk 

kegiatan yang ditradisikan untuk mendoakan mayit. Sebaliknya kelompok 

modernis menganggap tradisi mendoakan mayit adalah sebuah kesia-siaan 

dan bahkan bid’ah.61 Hal ini sejalan dengan ideologi purifikasi yang mereka 

usung, di mana segala praktik keagamaan yang tidak berdasar al-Qur’an 

dan ḥadīth tidak layak dipertahankan. 

Misbah dalam tafsirnya menekankan tradisi mendoakan mayit 

memiliki dasar dalam beberapa ḥadīth; 

“Dadi yen ningali dzohire ayat, ḥadīth iki pertentangan karo isine ayat-ayat kang 

kasebut iku. Deneng poro ulama, koyo kang kasebut ono ing fatḥu al-mu’īn 
diterangake yen ayat-ayat kang kasebut kang ngandung arti yen siji wong ora biso 

ngalap manfa’at amale wong liyo, iku suwijine naṣ ‘ām kang makhṣuṣ, tegese dawuh 
kang sumerambah artine dikhususake ono ing amal liyane dongo lan sodaqoh. Yen 
amal kang rupo sodaqoh lan dongo, biso manfa’ati marang wong liyo koyo wong 

kang wus mati, kerono ḥadīthe Sa’ad bin ‘ubadah lan liya-liyane kang jumlahe 
amal ono sepuluh werno iku, kerono amal sepuluh kasebut iku pokoke ono ing 
sodaqoh lan dongo.” 

“Dadi jelase, wong ora biso ngalap manfa’at amale wong liyo iku, yen amal iku ora 
rupo amal dongo utowo sodaqoh. Yen dongo utowo sodaqoh, biso manfa’ati wong 

liyo. Sebab ono ḥadīth-ḥadīth kang kasebut mahu, idzā māta ibnu Ādam inqaṭa’a 

ila akhīrihi. Inna Allaha yarfa’u darajata al-‘abdi ila akhīrihiī, lan ḥadīthe Sa’ad 
bin ‘Ubadah”.62 

Dalam kutipan penafsiran Q.S al-Baqarah ayat 134, Misbah 

menyebutkan landasan syar’i atas tradisi mendoakan mayit yakni ḥadīth 

dari Sa’ad bin Ubadah, dan beberapa ḥadīth lain. Dengan mengutip 

pendapat dari Fatḥ al-Mu’īn, ia menganggap ayat 134 surat al-Baqarah 

adalah dalil umum yang di-takhsis (dikhususkan) maknanya oleh ḥadīth-

 
61 Aunillah Reza Pratama, “Ideologi Puritan Dalam Tafsir Jawa Pesisir: Kajian Terhadap 
Penafsiran Misbah Musthofa,” Mutawatir: Jurnal Keilmuan Tafsir Hadith 9, no. 2 (2019): 
214–236. 
62 Misbah Musthofa, Tāj Al-Muslimīn Min Kalāmi Rabb Al-‘Alamīn. 



142     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 1 (2025) : 119-150 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

ḥadīth tentang doa dan sedekah yang pahalanya bisa sampai kepada mayit. 

Misbah mengajukan argumennya sebagai berikut; 

“Dene Qiyas karo solat kang kanggo dalil deneng poro ulama kang ngarani ora biso 
tumeko marang mayit, iku ora biso dianggep sah. Sebab pertentangan karo dalil-

dalil ḥadīth kang kasebut mau kang nuduhake yen menungso iku biso ngalap 
manfa’at amale wong liyo. Dene ayat: Wa an laisa lil insāni mā sa’ā, iku ayat kang 

lafaẓe umum kang ditakhsis karo ḥadīth-ḥadīthe sodaqoh lan dungo. Koyo kang 
katerangake ono ing ngarep. Sakweneh ulama dawuh: ayat: Wa an laisa lil insāni 
illa mā sa’ā, iki kang dikarepake menungso kafir. Artine, menungso kafir iku ono 
ing bab amal bagus ora oleh opo-opo kejobo ganjaran amale ono ing dunyo, koyo 
diparingi rizki akeh, kuwarasan awake, hinggo besuk ing akhirat ora nduwe 
kwbagusan babar pisan. Sak weneh ulama dawuh: ayat Wa an laisa lil insāni mā 
sa’ā, iku isine dipandang sangking arah keadilane Allah. Nanging yen dipandang 
saking kanugerahane Allah, ora muhal yen Allah iku paring tambahan 

kanugerahan rupo ganjaran amal kang dilakoni wong liyo. Dene ḥadīth idzā māta 
ibnu Ādam ila akhirihi, kang digunaake kanggo dalil dening ulama kang ngarani 
yen ganjarane moco Qr’an, poso, haji ora biso tumeko marang mayit, iku Nabi ora 

ngendiko inqaṭa’a intfā’uhu (pegot olehe ngalap manfa’at) nanging ngendiko 

inqaṭa’a ‘amaluhu (putus amale), dene amale wong liyo, tetep biso hasil, dadi yen 
wong liyo ngamal, nuli diaturake marang mayit, kang tumeko iku, ganjarane amale 
wong liyo kang ngamal iku. Dadi kang tumeko marang mayit dudu amale mayit 
kang wus pegot iku”.63 

“Semono ugo wong-wong kang wus mati, rihning akeh ḥadīth-ḥadīth kang 
nerangake yen siji wong iku biso oleh manfa’ate wong liyo. Koyo perintah Nabi yen 
anduweni mayit supoyo dikubur ono ing sandinge wong soleh. Tumurune rahmat 
marang wong kang leren ing majlis dzikir senajan ora melu dzikir, rihing koyo 
mengkono, dadi kang prayogo ditetepake yen mayit kang diwacaake Qur’an iku 
oleh berkahe wong soleh kang wus dikubur, amberkahi wong kang dikubur ono ing 

sandinge. Ono ing ḥadīth  al-Jamī’u al-ṣaghīr didawuhake: idfan mautākum wusṭa 

qoumin ṣāliḥīn fainna al-mayyita yataadzdzā bijāri as-sūūi kamā yataadza al-

ḥayyu bijāri as-sūi.  Artine: mayit niro supoyo siro pendem on ing sandinge kaum 
kang soleh-soleh. Kerono mayit iku tompo loro sebab tunggal olo, podo karo wong 
urip kang ugo tompo loro sebab tunggal olo. Barokah iku ora kandek marang 
perintah, bedo karo ganjaran. Hewan ugo biso oleh barokahe wong soleh. Koyo himar 

kagungane kanjeng Rasuulullah Ṣalla Allahu ‘alaihi wa sallam kang teko ing 
omahe sahabat anggundangi lawange supoyo podo rawuh ing masjid lan liya-
liyane”.64 

 
63 Ibid. 
64 Ibid. 



143     
TRADISIONALIS-PURITAN DALAM POLEMIK KEAGAMAAN... 
Muhammad Yunus, Muhammad Asif, Nehru Millat dan Abdul Rosyid Minhaj 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

Misbah mendasarkan arugmennya dengan beberapa alasan. 

Pertama, ayat 134 Q.S al-Baqarah maknanya ditakhsis oleh keberadaan 

ḥadīth tentang sedekah dan doa, sehingga ayat ini hanya berlaku untuk 

orang kafir. Sedangkan untuk muslim, mayit yang muslim tetap bisa 

memperoleh pahala amalan orang lain yang ditujukan kepada dirinya. 

Kedua, lafal ḥadīth secara ẓahīr berbunyi inqaṭa’a ‘amaluhu “amalnya 

(mayit) telah terputus”, bukan berbunyi inqaṭa’a intfā’uhu “hak memperoleh 

kemanfaatannya (mayit) telah terputus”. Ketiga, menurut Misbah, berkah 

itu tidak seperti pahala, berkah tidak terikat dengan perintah dan larangan 

agama. Ia mengutip beberapa ḥadīh tentang keberkahan yang diterima 

seseorang karena kesalehan orang lain:  

“Dawuhe syaikh Qarafi (kang netepi madzhab Maliki): masalah iki senajan poro 
ulama podo persulayan, nanging kanggone umat Islam, baguse ojo ninggalake moco 
Qur’an kanggo mayit. Bokmenowo kang bener iku biso tumeko ganjarane marang 
wong kang wus mati. Kerono iki kabeh perkoro kang samar kang ora biso kito 
tingali lan ora biso kito rungu. Persulayan antarane ulama ono ing iki masalah, ora 
ono ing hukume agomo, nanging ono ing perkoro opo bener ganjarane moco Qur’an 
iku biso tumeko marang mayit opo ora”.65 

“Semono ugo tahlil kang wus dadi pakulinane masyarakat Islam. Iku prayogo ugo 
dilakoake. Kito kabeh namung tetanggenan fadole Allah lan sifat welas asihe, 
intahā.  

Koyo mengkene ringkesan sangking kitab Tadzhīb al-Furūq nuli pengarange nuqil 
sangking keterangane syaikh Abi al-Qasim al-‘Abdusi mengkene: dene moco 
Qur’an ing kubur, ibnu Rusyd ono ing kutab al-Ajwibah lan ibnu al-‘Arabi fī 

aḥkāmi al-Qur’an lan syaikh al-Qurṭubī ono ing kitab al-Tadzkirah nerangake 
yen mayit biso ngalap manfaat kerono wacan Qur’an kang diwoco iku. Podo ugo 
ono ing kubur utowo ono ing omah utowo ono ing siji kuto kanggo mayit ono ing 
kuto liyo, lan kang moco ngaturake ganjarane marang mayit”.66 

Misbah menekankan bahwa yang lebih utama adalah tetap 

menjalankan tradisi mendoakan mayit. Menurut Misbah dengan mengutip 

pendapat syaikh Qarafi, perbedaan dalam persoalan ini terletak pada 

sampai atau tidaknya pahala amalan orang lain kepada mayit. Maka yang 

lebih utama adalah tetap menjalankan tradisi mendoakan mayit, 

 
65 Ibid. 
66 Ibid. 



144     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 1 (2025) : 119-150 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

menghadiahi mayit bacaan al-Qur’an, dan bersedekah untuk mayit. Selain 

itu, Misbah mengutip dari kitab Tadzhīb al-Furūq yang menyarikan 

pendapat-pendapat Ibnu Rusyd, Ibnu al-‘Arabi, dan Imam Qurṭubi 

bahwasanya amalan membaca al-Qur’an yang ditujukan untuk mayit tetap 

bisa sampai. 

Dari pemaparan di atas, dapat dilihat sikap konsisten yang 

ditunjukkan Misbah dalam wacana pembelaan tradisi kelompok 

tradisionalis. Misbah juga mengutip Imam al-Suyūṭī, syaikh al-Malibari, 

serta Imam Qurṭūbi. Hal ini menunjukkan kuatnya tradisi intelektual 

pesantren sekaligus pengaruh lingkungan Islam Jawa Pesisir dalam 

pembentukan wacana pelestarian tradisi mendoakan mayit yang 

dikontestasikan Misbah di dalam tafsirnya.67 

Mendoakan orang yang sudah meninggal biasanya diakitkan 

dengan ziarah kubur, suatu tradisi keagamaan penting yang biasa dilakukan 

oleh Muslim tradisional. Sebaliknya, Muhammadiyah dari awal 

kemunculannya bersikap sangat kritis terhadap tradisi tersebut. Namun 

demikian tampaknya belakangan pandangan tersebut mengalami 

pergeseran. Verena Meyer dalam studinya misalnya menemukan, untuk 

membedakan diri dari kelompok Islamis radikal yang dianggap tidak 

menyenangkan, kepemimpinan Muhammadiyah telah berusaha 

memanfaatkan sejarah organisasi dan peninggalan-peninggalan fisiknya 

termasuk kuburan untuk mengartikulasikan identitas mereka yang 

“moderat”68. Uniknya hal yang sebaliknya terjadi di kalangan Muslim 

tradisional, mereka mulai terbiasa berziarah ke makam Ahmad Dahlan, 

pendiri Muhammadiyah yang sangat kritis terhadap tradisi tersebut.69  

 

4. Perbedaan dalam Madzhab Fikih  

 
67 Gusmian, “Tafsir Al-Qur’an Bahasa Jawa Peneguhan Identitas, Ideologi, Dan Politik.” 
68 Verena Meyer, “Grave Matters: Ambiguity, Modernism, and the Quest for Moderate 
Islam in Indonesia,” Journal of the American Academy of Religion, no. July (2024): 160–179. 
69 Verena Meyer, “Learning at Graves: The Living, the Dead, and Questions of Belonging 
in Islamic Java,” History and Anthropology (2025): 1–19, 
https://doi.org/10.1080/02757206.2025.2452450. 



145     
TRADISIONALIS-PURITAN DALAM POLEMIK KEAGAMAAN... 
Muhammad Yunus, Muhammad Asif, Nehru Millat dan Abdul Rosyid Minhaj 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

Pandangan Misbah tentang perbedaan madzhab Fikih misalnya 

terlihat dalam penafsirannya terhadap basmalah dalam surah Al-Fatihah. 

Dalam tafsirnya yang ditulis lebih awal, al-Iklīl, dengan menggunkan 

pendapat mazhab Syafi’i Misbah misalnya mengatakan bahwa seorang 

Muslim yang melakukan shalat dengan tidak membaca basmalah dalam 

surah Al-Fatihah, maka shalatnya tidak sah.70  

Namun tampaknya Misbah kemudian menganulir pendapat 

tersebut. Dalam tafsir Tāj Al-Muslimīn Min Kalāmi Rabb Al-‘Alamīn Misbah 

mengatakan bahwa terjadi perbedaan di antara imam Madzhab. Menurut 

imam Syafi’i basmalah merupakan bagian ayat dari Surah Al-Fatihah. Jadi 

menurut pendapat ini orang yang shalat dan membaca surah al-Fatihah 

tanpa basmalah shalatnya tidak sah. Pendapat imam Syafi’i tentang 

basmalah didasarkan pada hadis riwayat Ibnu Abbas dan riwayat Ummu 

Salamah. Sementara menurut pendapat imam Auza’i, imam Malik, serta 

imam Abu Hanifah basmalah bukan merupakan bagian dari ayat Surah Al-

Fatihah. Menurut pendapat ini orang yang shalat tanpa membaca basmalah 

tetap dianggap sah.71 

“Nuli kepriye yen Saridin anut madzhab Syafi’i, shalat ma’mum marang Sukimin 
kang anut madzhab Hanafi, opo sah shalate? Miturut qaul kang mu’tamat ono ing 
madzhab Syafi’I kang dianut Muslimin Indonesia ora sah shalate ma’mum, kerana 
ma’mum madzhabe Syafi’I neqodake yen shalate imam iku ora sah. Sak wenehe 
ulama madzhab Syafi’i dawuh, sah. Penulis demen qaul kang kaping pindho iki, 

kerana anjaga perpecahane umat. Pirsanana Iā’nah al-Ṭalibīn juz thani”.72  

Dalam kasus ini tampak Misbah mengambil sikap moderat dengan 

mengatakan orang Muslim yang shalat tanpa membaca basmalah dalam 

Fatihah maka shalatnya tetap sah. Dalam hal ini Misbah mendasarkan 

argumennya pada Iā’nah al- Ṭalibīn. Ia juga beragumen bahwa pendapat ini 

sengaja diambil untuk tetap menjaga persatuan umat Islam. Namun 

tampaknya dalam hal ini Misbach juga mempertimbangkan perbedaan 

pendapat di kalangan madzhab fikih. Ibnu Rusyd, seorang ahli fikih dari 

 
70 Misbah Mustofa, Al-Iklīl Fî Ma’ānī Al-Tanzīl (Surabaya: Al-Ihsan, n.d.). 
71 Misbah Musthofa, Tāj Al-Muslimīn Min Kalāmi Rabb Al-‘Alamīn. 
72 Ibid. 



146     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 1 (2025) : 119-150 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

kalangan madzhab Maliki misalya mengatakan tidak ada consensus (ijma’) 

yang menyatakan bahwa basmalah bagian dari ayat Al-Fatihah.73 

 

Simpulan 

Studi ini menginvestigasi respon tafsir terhadap polemik 

keagamaan pada akhir paruh kedua abad kedua puluh di Indonesia melalui 

tafsir Tāj Al-Muslimīn karya terakhir Misbah Mustofa. Studi ini 

menyimpulkan bahwa tafsir Tāj Al-Muslimīn secara kritis merespon 

polemik keagamaan yang berkembang pada masanya secara kritis. Alasan 

kenapa Misbah Mustofa memasukkan berbagai polemik keagamaan dalam 

tafsirnya, tampaknya terkait erat dengan tuduhan Muslim modernis yang 

menganggap Muslim tradisional tidak merujuk langsung ke Al-Qur’an 

yang merupakan sumber utama ajaran Islam terkait dengan masalah 

keagamaan mereka, namun lebih ke Kitab Kuning. Namun menariknya, 

sebagai ulama yang lahir dari latar belakang pesantren tradisional di Jawa, 

ia tidak hanya kritis terhadap gugatan-gugutan yang diajukan oleh Muslim 

modernis/ reformis namun pada saat yang bersamaan ia juga kritis 

terhadap beberapa tradisi dan praktik yang telah berkembang di kalangan  

Muslim tradisional sendiri. Sikap kritis Misbah terhadap golongan 

modernis misalnya ditunjukkan dalam penafsiran tentang tema-tema: 

ahlussunnah wa al-jama’ah, ijtihad dan taklid, bid’ah, hingga tawassul dan 

ziarah kubur. Dalam tema-tema tersebut Misbah sangat kritis terhadap 

gugatan kelompok modernis. Namun di sisi lain Misbah juga memiliki sisi 

puritan sebagaimana semangat utama kelompok modernis. Ia tidak hanya 

gemar merujuk karya-karya Ibn Taimiyah, Rasyid Ridha yang cenderung 

dihindari di kalangan Muslim tradisional di Indonesia, namun juga terlihat 

dalam pandangan kritisnya terhadap beberapa tradisi seperti haul, serta 

praktik-praktik tasawuf yang berlebihan yang berkembang di kalangan 

Muslim tradisional. Dalam kaitannya dengan riba dan bunga bank, 

Misbach Mustofa misalnya cenderung memiliki pandangan yang sama 

dengan mayoritas Muslim modernis Indonesia yang cenderung melarang 

 
73 Ibn Rushd, Bidāyah Al-Mujtahid Wa Al-Nihāyah Al-Muqtasid (Beirut: Dar al-Fikr, 2014). 



147     
TRADISIONALIS-PURITAN DALAM POLEMIK KEAGAMAAN... 
Muhammad Yunus, Muhammad Asif, Nehru Millat dan Abdul Rosyid Minhaj 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

bunga bank. Dalam kasus ini, melalui suratnya berbahasa Arab yang 

panjang ia bahkan secara terang-terangan berpolemik sendiri dengan 

kakaknya, Bisri Mustofa yang cenderung sepakat dengan bunga bank dan 

menyetujui pendirian bank yang diinisiai oleh PBNU. 

Temuan lain dalam studi ini mengemukakan bahwa meski sangat 

kritis terhadap terhadap polemik keagamaan baik kepada pihak modernis 

maupun tradisional, Misbah cenderung sangat terbuka dan toleran 

terhadap perbedaan praktek keagamaan yang ditimbulkan dari perbedaan 

mazhab fikih, terutama mazhab Sunni yang empat (Hanafi, Maliki, Syafi’i 

dan Hanbali). Sikap kritisnya terhadap kebijakan rezim Orde Baru yang 

totalitarian sebagaimana ditunjukkan Gusmian (2023), semakin 

menunjukkan bahwa Misbah Mustofa merupakan seorang pemikir 

independen yang terus menyuarakan apa yang diyakininya sebagai sebuah 

kebenaran.   

  

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah Saeed. Interpreting The Qur`an Towards a Contemporary Approach. 
New York: Routledge, 2006. 

Afriadi Putra, Abdul Mustaqim, etc. Tafsir Al-Qur`an Di Nusantara. Bantul: 
Lembaga Ladang Kata, 2020. 

Ahmad Maimoen. “Tafsir Al-Qur’an Sebagai Kritik Sosial (Studi Terhadap 
Tafsir Tajul Muslimin Min Kalami Rabbi Al ‘Alamin Karya KH 
Misbah Mustafa.” Skripsi: PTIQ Jakarta, 2020. 

Ahmad Zainal Abidin, Dkk. “Tafsir Gender Jawa: Telaah Tafsir Al-Iklil Fi 
Ma’ani Al-Tanzil Karya Misbah Mustafa.” Musawa 18, no. 1 (2019): 
1–26. 

Andree Feillard. NU Vis a Vis Negara ; Pencarian Isi, Bentuk Dan Makna. 
Yogyakarta: LkiS, 1999. 

Asif, Muhammad. “Indonesian Traditional Ulama Notions Against 

Wahhabism: A Study of Abi Al-Faḍal Al-Senoriy’s Thought.” 
Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 26, no. 2 (2018): 365–390. 

———. “Tafsir Dan Tradisi Pesantren: Karakteristik Tafsir Al-Ibris 



148     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 1 (2025) : 119-150 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

Karya Bisri Mustofa.” SUHUF Jurnal Pengkajian Al-Qur’an dan Budaya 
(2016). 

Asif, Muhammad, and Muhammad Muafi Himam. “Propagating Puritan 
Islam in Surakarta: Reading the Biography of Abdullah Thufail 
Saputra.” Indonesian Journal of Islamic Literature and Muslim Society 04, 
no. 02 (2019). 

Aunillah Reza Pratama. “Ideologi Puritan Dalam Tafsir Jawa Pesisir: 
Kajian Terhadap Penafsiran Misbah Musthofa.” Mutawatir: Jurnal 
Keilmuan Tafsir Hadith 9, no. 2 (2019): 214–236. 

Bruinessen, Martin Van. “Pesantren and Kitab Kuning : Maintenance and 
Continuation of a Tradition of Religious Learning.” In Texts from the 
Islands Oral and Written Traditions of Indonesia and the Malay World, edited 
by Wolfgang Marschall, 121–145. Berne: University of Berne, 1994. 

———. “The 28th Congress of the Nahdatul Ulama : Power Struggle and 
Social Concerns.” Archipel 41 (1991): 185–200. 

Clifford Geertz. The Religion of Java. New York: The Free Press of Glenco, 
1960. 

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren, Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai. 
Jakarta: LP3ES, 1982. 

Djajat Burhanuddin. Ulama Dan Kekuasaan Pergumulan Elite Muslim Dalam 
Sejarah Indonesia. Jakarta: Mizan Publika, 2012. 

El-Fadl Khaled Abou. The Great Theft Wrestling Islam from the Extremists. 
New York: Perfect Bound, 2005. 

Fairclough, Norman. “Critical Discourse Analysis.” In The Routledge 
Handbook of Discourse Analysis., 9–19, 2013. 

Gusmian, Islah. “K.H. Misbah Ibn Zainul Musthafa (1916-1994 M): 
Pemikir Dan Penulis Teks Keagamaan Dari Pesantren.” Lektur 
Keagamaan 14, no. 1 (2016): 115–134. 

———. “Tafsir Al-Qur’an Bahasa Jawa Peneguhan Identitas, Ideologi, 
Dan Politik.” SUHUF Jurnal Pengkajian Al-Qur’an dan Budaya 9, no. 1 
(2016): 141–168. 

Gusmian, Islah, and Mustaffa Abdullah. “Criticism of Social, Political, and 
Religious Problems in Indonesia: A Study On.” Journal of Al-
Tamaddun 18, no. 1 (2023): 215–230. 



149     
TRADISIONALIS-PURITAN DALAM POLEMIK KEAGAMAAN... 
Muhammad Yunus, Muhammad Asif, Nehru Millat dan Abdul Rosyid Minhaj 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

Hasyim Asy’ari. Risalah Ahlu Al-Sunnah Wa Al-Jama’ah. Jakarta: LTM 
PBNU, 2011. 

Hosen, Nadirsyah. “When ‘back to the Qur’an and Hadith’ Is No Longer 
Enough: Radicalisation of Islamic Teaching in Indonesia.” In Islam, 
Education and Radicalism in Indonesia: Instructing Piety, edited by Tim 
Lindsey, 321–341. Taylor & Francis Group, 2023. 

Ismail, Faisal. “Traditionalist Muslims and Modernist Muslims in 
Indonesia: Past and Present.” Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies 51 
(1993). 

Isnan Ansory. Pro Kontra Tahlilan Dan Kenduri Kematian. Jakarta: Rumah 
Fiqih Publishing, 2019. 

Majlis Tarjih Muhammadiyah. Himpunan Putusan Majlis Muhammadiyyah. 
Yogyakarta, n.d. 

Meyer, Verena. “Grave Matters: Ambiguity, Modernism, and the Quest 
for Moderate Islam in Indonesia.” Journal of the American Academy of 
Religion, no. July (2024): 160–179. 

———. “Learning at Graves: The Living, the Dead, and Questions of 
Belonging in Islamic Java.” History and Anthropology (2025): 1–19. 
https://doi.org/10.1080/02757206.2025.2452450. 

Millie, Julian. “The Situated Listener as Problem: ‘Modern’ and 
‘Traditional’ Subjects in Muslim Indonesia.” International Journal of 
Cultural Studies 16, no. 3 (2013): 271–288. 

Misbah Musthofa. Al-Nūru Al-Mubīn Fī Adābi Al-Muṣallīn. Tuban: Majelis 
Ta‘lif wa al Khattath, 1991. 

———. Tāj Al-Muslimīn Min Kalāmi Rabb Al-‘Alamīn. Tuban: Majlis Taklīf 

wa al-Khaṭṭāṭ, 1990. 

Muhammad Sayyid Ḥusain al-Dzahabī. Tafsīr Wa Al-Mufassirūn. Kairo: 
Maktabah wa Habbah, n.d. 

Mustofa, Misbach. Al-Iklīl Fî Ma’ānī Al-Tanzīl. Surabaya: Al-Ihsan, n.d. 

Noer, Delier. Modern Islam Di Indonesia 1900-1942. Jakarta: LP3ES, 1991. 

Robikah, Siti, and Kuni Muyassaroh. “Lokalitas Tafsir Nusantara Dalam 
Kitab Taj Al-Muslimin Min Kalami Rabbi Al-Alamin.” Nun: Jurnal 
Studi Alquran dan Tafsir di Nusantara 5, no. 2 (2020): 71–92. 

Rohmana, Jajang A. “Ideologisasi Tafsir Lokal Berbahasa Sunda: 



150     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 1 (2025) : 119-150 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i1.1165 

Kepentingan Islam-Modernis Dalam Tafsir Nurul-Bajan Dan Ayat 
Suci Lenyepaneun.” Journal of Qur’an and Hadith Studies 2, no. 1 (2013): 
125–154. 

Rushd, Ibn. Bidāyah Al-Mujtahid Wa Al-Nihāyah Al-Muqtasid. Beirut: Dar 
al-Fikr, 2014. 

Saifuddin Zuhri. Guruku Orang-Orang Dari Pesantren. Bandung: Al-Ma’arif, 
1974. 

Saleh, Fauzan. Teologi Pembaharuan: Pergeseran Wacana Islam Sunni Di 
Indonesia Abad XX. Jakarta: Serambi, 2004. 

Saleh, Walid A. “Preliminary Remarks on the Historiography of Tafsīr in 
Arabic: A History of the Book Approach.” Journal of Qur’anic Studies 
12, no. 1–2 (2010): 6–40. 

Steenbrink, Karel. “Muslim Puritans , Reformist Psychology in Southeast 
Asian Islam.” Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde (1980): 2–5. 

Supriyanto. “Kajian Al-Qur’an Dalam Tradisi Pesantren: Telaah Atas 
Tafsir Al-Iklīl Fī Ma’ānī Al-Tanzīl.” Tsaqafah 12, no. 2 (2016): 281–
298. 

Supriyanto, Islah Gusmian, and Zaenal Muttaqin. “Cultural Integration in 
Tafsir Al-Iklil Fi Ma’ani Al-Tanzil by Misbah Mustafa within the 
Context of Javanese Islam.” Jurnal Studi Ilmu-ilmu al-Qur’an dan Hadis 
25, no. 2 (2024): 392–415. 

Syamsuddin, Sahiron. Relasi Antara Tafsir Dan Realita Kehidupan. 
Yogyakarta: elSAQ Press, 2011. 

Taufik, Imam. “As Sulh Inda As-Syaikh Misbach Bin Zayn Al-Musthafa 

Fi Kitabihi Al-Iklik Fi Ma’ani l-Tanzil : Dirasah an Ittijah at-Tafsir 
Al-Qur’an Fi Indonesia.” Journal of Indonesian Islam 8, no. 2 (2014): 
299–324. 

Tim Direktorat Jendral Pendidikan Islam Kementrian Agama RI. 
Ensiklopedia Islam Nusantara Edisi Budaya. Jakarta: Direktorat 
Pendidikan Tinggi Keagamaan Islam, 2018. 

 

 

 

 


