
 

 
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185 
DOI: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137  
ISSN: 2442-255X, e-ISSN: 2579-6275 

 

DARI YAHUDI KE ISLAM  
Pergulatan Muhammad Asad dengan Al-Qur’an dan 

Perenungan Makna Wasaṭiyyah 

 
FROM JEWS TO ISLAM  
Spiritual Journey of Muhammad Asad with the Qur’an and 

the Meaning of Wasaṭiyyah 
 

 من اليهوديةّ إلى الإسلام 

 معايشة محمّد أسد للقرآن الكريم وتفكّره في دلالة الوسطيةّ
 

 
 

Ahmad Nabil Amir 
Former Associate Research Fellow, International Institute of Islamic Thought 
and Civilization (ISTAC-IIUM), Kuala Lumpur.  
nabiller2002@gmail.com  
  
Tasnim Abdul Rahman  
Fakulti Pengajian Kontemporari Islam, Universiti Sultan Zainal Abidin 
Terengganu.  
tasnimrahman@unisza.edu.my  
 

Abstrak  

Artikel ini bertujuan menyingkap perjalanan spiritual Muhammad Asad (1900-1992), 
seorang berlatar belakang Barat-Yahudi sekuler tentang al-Qur’an dalam karyanya, The 
Message of the Qur’an dan buku travelognya The Road to Mecca yang memuat pengalaman-
pengalaman nyata yang ditempuhnya sepanjang 23 hari perjalanannya di padang pasir 
menuju ke Mekah. Persoalan yang dikaji adalah sejauh mana buku ini menampakkan 
kesan-kesan spiritual dan kesedaran batinnya tentang pandangan metafisik dan keimanan. 
Pada dasarnya buku ini merekam perjalanan fisik yang dilaluinya sepanjang 23 hari dari 
Tayma ke Mekah dan kisah-kisah petualangannya di padang pasir tandus di Iran, Syria, 
Turki, serta gurun Nufud dan Rub‘ al-Khali (Gurun Kosong) di jazirah Arab, serta nilai 
yang ditemuinya dalam kehidupan masyarakat Arab di Timur Tengah dalam pencariannya 

mailto:nabiller2002@gmail.com
mailto:tasnimrahman@unisza.edu.my


152     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

terhadap Islam. The Message of the Qur’an dan komentarnya Meditation menguraikan 
pengalaman dan kesan-kesan spiritual yang diilhami dari Writ Suci al-Qur’an. Kajian ini 
bersifat deskriptif-kualitatif dengan pendakatan analisis isi. Ia menerapkan kaedah 
interpretatif dan historiografi dalam analisis teks. The Road to Mecca dan The Message of the 
Qur’an bagaikan memuat intisari dan premis dasarnya. Hasil kajian mennekankan  
pengalaman emosi yang bermakna dan mengesankan tentang keyakinan religiusnya dan 
pengaruhnya terhadap nilai dan pandangan hidup serta kesadaran jiwa dan keagamaannya 

yang integral dan esensial. Lebih lanjut, bagi Asad Islam adalah jalan tengah (wasaṭiyyah) 
paling rasional yang bisa menjembatani peradaban Barat yang matrealis dan Timur yang 
sering dipandang mistis. Kajian ini menggambarkan pengalaman personal seseorang 
mencari kebenaran melampaui perjalanan lintas geografis-budaya serta lintas iman. 

Kata Kunci: Muhammad Asad, The Message of the Qur’an, Perjalanan Spiritual, Islam, 

wasaṭiyyah.  

 

Abstract  

The article aims to analyses the spiritual impression of Muhammad Asad (1900-
1992) with his Western-secular Jews background, in relation with the Qur’an as 
highlighted in his magnum opus The Message to the Qur’an and its commentary 
The Meditation as well as in his 23 days physical journey from Tayma to Mecca, 
leading to his discovery of Islam as alluded to in his remarkable autobiography, 
The Road to Mecca. The research explores the extent of its spiritual impression 
on his consciousness of metaphysical ideas and tawhidic worldview. The book 
reflected his Arabian journey travelling across sand desert of Iran, Syria, Turkey 
as well as the Nufud and Rubu‘ al-Khali (the Empty Desert) of Arabian Peninsula. 
It depicted an enduring value he found in the Arab people and the ideal of Islam 
he learned from its people. The paper employed descriptive-qualitative method  
with content analysis approach. It analyzed the text of The Road to Mecca and 
the Message of the Qur’an using interpretative and historiographical approach to 
identify its essence and basic premise. The finding shows that the book illustrates 
his emotional and spiritual quest for truth depicted through his experience in the 
landscape of Arabia that resonates with his consciousness of Islamic identity and 
belief, informing its spiritual and religious outlook of life. The book reminisces of 
his past profiling his accomplishment in integrating sacred meaning of religion 
into practical term of life. Furthermore, for Asad, Islam Islam is the most rational 
middle path that can bridge the materialism Western civilization and the East 
wich is regarded as mystical. This study describes a personal experience of a man 
in seeking the truth, beyond geographical-cultural borders, and even inter-
religions. 

 

Keywords: Muhammad Asad, The Message of the Qur’an, Spiritual Journey, 

Islam, Wasaṭiyyah.   

 



153     
DARI YAHUDI KE ISLAM . . . 
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

 ملخّص 

  وهو   ،(1992–1900تهدف هذه المقالة إلى الكشف عن المسار الروحي لمحمد أسد )
  كما  الكريم القرآن  مع  تعامله  خلال من  علمانية،  ويهودية  غربية خلفية ذو  مفكّر 
، وفي كتابه الرحلي (The Message of the Qur’an)  القرآن   رسالة  عمله  في  يتجلّ 

الذي يتضمن خبرات واقعية عاشها خلال    (The Road to Mecca) الطريق إلى مكة  
وتتمحور   إلى مكة.  الصحراء في طريقه  يومًا عبر  ثلاثةً وعشرين  استغرقت  رحلة 
إشكالية الدراسة حول مدى ما تبُرزه هذه الأعمال من انطباعات روحية ووعي باطني  

سدية  يتصلان بالرؤية الميتافيزيقية والإيمان. وفي الأساس، يوثقّ هذا المتن رحلةً ج 
امتدّت ثلاثةً وعشرين يومًا من تيماء إلى مكة، إلى جانب سرد مغامراته في صحارى  
قاحلة بإيران وسوريا وتركيا، وفي صحراء النفود والربع الخالي في جزيرة العرب، وما  

ا في  العربي  المجتمع  حياة  في  قيمٍ  من  إلى استخلصه  سعيه  ضمن  الأوسط  لشرق 
  (Meditation)الإسلام. كما يقدّم كتاب رسالة القرآن وتعليقه الموسوم بـ تأملات  

هذه   وتعتمد  القرآني.  النص  من  المستلهمة  الروحية  وانطباعاته  لتجربته  عرضًا 
  التأويلي  المنهج توظيف مع  المضمون، تحليل بمقاربة النوعي–الدراسة المنهج الوصف 

  أنّ   النتائج  وتظُهر.  وتحليلها   النصوص   قراءة  في  التاريخية  الكتابة/التأريخ   ومنهج
  التجربة   خلاصات  عرض   في  يتكاملان  القرآن   ورسالة  مكة  إلى  الطريق  كتابي

  ترسيخ   في  واضح  أثر    لها   كان   عميقة   وجدانية  خبراتٍ   إبراز  مع   الرئيسة،  ومقدماتها 
  والديني   الروحي  وعيه  وتعزيز  للحياة،  ورؤيته  قيمه  منظومة  وتشكيل  الديني  يقينه

سلام  الإ  يرى   أسد  أنّ   إلى  كذلك  الدراسة  وتخلص .  وجوهريًا   متكاملًا   وعيًا   بوصفه
مادية   غربية  حضارة  بين  جسٍر  مدّ  على  قادرًا  عقلانيًا  )وسََطِيَّةً(  وسطًا«  »طريقًا 
وحضارة شرقية ينُظر إليها في كثير من الأحيان بوصفها ذات نزعة غيبية. وبذلك  



154     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

الرحلة   حدود  تتجاوز  الحقيقة  عن  البحث  في  تجربةً شخصية  الدراسة  هذه  ترسم 
 الجغرافية والثقافية لتلامس أيضًا عبورًا بين الأديان. 

 

 محمد أسد، رسالة القرآن، الرحلة الروحية، الإسلام، الوسطية. الكلمات المفتاحية: 

 

A. Pendahuluan  

Pengalaman agama yang dilalui dalam praktik ritual banyak 

mengilhami perubahan dalam kehidupan spiritual seseorang. 

Permasalahan ini menjadi urgensi kajian yang disorot dalam penulisan ini 

untuk mengisi kekosongan dalam studi tentang idea-idea keagamaan dan 

spiritualitas Muhammad Asad yang banyak mengungkapkan dimensi batin 

dan aspek meta fisik dan spiritualitas. Ia melihat kepentingannya dalam 

mencetuskan kesadaran terhadap faham agama dan ketuhanannya tentang 

idea moral dan etika yang luas dalam al-Qur’an. Justeru makalah ini 

menyorot konteks yang melatarbelakangi pengalaman spiritual 

Muhammad Asad (2 Juli 1900-20 Feb 1992/1412) yang digarap dalam 

karyanya, The Message of the Qur’an, di samping memoar dan travelog yang 

ditulisnya pada 1953, The Road to Mecca.1 Ia memuat kisah-kisah 

petualangan dan pengalamannya mengarungi padang pasir dan gurun-

gurun kosong di tanah Arab, dan pertemuannya dengan bangsa timur dan 

nilai kehidupannya yang tradisional di Palestina, Syria, Iraq, Iran, 

Afghanistan, Mesir, Libya dan lain-lain. Kesan ini sangat mempengaruhi 

jiwa dan kesedaran emosionalnya yang kemudian membawanya memeluk 

Islam pada 1926. 

Dalam petualangannya ia menghimbau pengaruh yang 

mengesaninya dan mendorongnya kepada Islam, saat ia melepaskan 

ikatannya dengan Eropa pada 1922 dan bergelut dengan kehidupan yang 

asing di tengah kawasan perkampungan dan belantara gurun Arab di 

 
1 Asad, Muhammad, The Road to Mecca (New York: Simon & Schuster, Inc, 1954). 
 



155     
DARI YAHUDI KE ISLAM . . . 
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

Timur Tengah. Pengembaraannya di belahan Arab ini dicatat semasa 

mengarungi negeri-negeri terpencil di Palestina, Baitulmaqdis, Mesir, 

Jordan, Amman, Syria, Iraq, Kuwait, Iran, Afghanistan dan Turki. 

Kenangan ini ditekankan dalam gambaran yang nyata yang 

menemukannya dengan pengaruh kebudayaan dan tradisi Islam dan 

perbedaannya dengan Eropa dan kebuntuan pemikiran dan kelesuan yang 

dirasakannya di setiap memasuki tanah Islam.  

Dalam menghimbau pertemuannya semasa ziarah haji ke Mekah 

dan Madinah, beliau merekam hasil buah pikiran para ulama yang 

menginspirasi pemandangan baru tentang ide-ide perbaikan yang timbul 

di tempat asal mereka seperti Haji Agus Salim dari Indonesia, dan Shaykh 

Mustafa al-Maraghi dari Mesir – yang digambarkannya sebagai ilmuwan 

Muslim paling ulung dan cerdas dari kelompok al-Azhar – yang berasal 

dari lingkungan mufti Mesir, Muhammad Abduh, yang telah berhubungan 

dalam masa kuliahnya dengan penggagas pan-Islamisme yang 

menginpirasi, Sayid Jamal ad-Din al-Afghani. Ia juga banyak bertemu dan 

berdialog dengan ulama Syria Amir Shakib Arslan, Sayyid Ahmad Sanusi 

Akbar dan Umar al-Mukhtar dari Libya dan kebersamaannya di tengah 

masyarakat Baduwi dan alim ulama Saudi seperti Shaykh Abdullah ibn 

Bulayhid, Sidi Muhammad Az-Zuwayy dan Shaykh Az-Zughaybi tentang 

ajaran-ajaran pembaharuan Shaykh Muhammad ibn ‘Abd al-Wahhab dan 

pergolakan politik di tanah Arab dan pengaruhnya  dalam pertentangan 

mazhab antara Sunni dan Syiah dan kesan-kesannya dalam percaturan 

politik di rantau itu.2  

Perhatiannya yang mendalam terkait jaringan kebudayaan Islam 

dan Barat serta keresahan rohani yang ditanggung di wilayah ini membawa 

kepada pemahaman yang tepat tentang landas batiniah dan citra manusiawi 

yang mengikat keuniversalannya yang melapangkan jalan bagi sintesis 

peradaban Eropa dan Islam. Karya ini sebagai kontribusinya yang asli 

terkait nilai kerohanian dan pemaknaannya dalam mendukung cita-cita 

 
2 Muhammad Asad, Jalan ke Mekah, terj. Mukhriz Mat Rus & A. N. Amir (Kuala Lumpur: 
Islamic Renaissance Front, 2019), iv. 



156     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

perbaikan masyarakat global. Ia menginspirasi pemahaman alternatif dan 

tidak biasa tentang Islam yang dibalut oleh narasi tentang kehidupannya 

sendiri, yang disampaikan dalam kisah antara jalan-jalan geografis yang 

terjal di bumi dengan pergolakan intelektual dan kerohanian dalam jiwanya 

sendiri.3 

Terdapat kesenjangan yang jelas dalam kajian-kajian terdahulu 

tentang Muhammad Asad yang kurang memperhatikan aspek spiritual dan 

metafisik yang dikembangkan dalam buku-buku tafsir dan hadithnya. 

Namun secara umumnya, pemandangan batin dan rohaniah yang 

dihamparkan dalam buku The Road to Mecca ini tak lekang untuk disorot 

dan diulas dalam tinjauan dalam rangka penelusuran buku-buku haji, 

catatan anekdot, travelog dan psikologi. Menurut Muhammad Tayyab4 

fikiran yang ditampilkan dalam The Road to Mecca ini telah mengisi 

kehampaan dan kekosongan spiritual masyarakat modern yang akibat 

keterasingannya dari Tuhan dan alam.  

Menurut Ismail Ibrahim Nawwab5 kisah pelayaran Asad ke Mekah 

dari Berlin ini dan masuknya ke dalam kehidupan spiritual yang baru 

menerangkan ibarat yang terungkap dalam Perjanjian Lama yang sering 

dikutipnya: “Apapun, ia adalah soal cinta; dan cinta terbentuk dari 

perpaduan bermacam sebab: dari keinginan kita dan kesunyian kita, dari 

impian kita yang luhur dan kekurangan kita, dari kekuatan kita dan 

kelemahan kita. Demikianlah Islam telah masuk ke dalam lubuk hati saya, 

laksana seorang pencuri yang memasuki rumah di tengah malam; hanya 

saja Islam telah masuk untuk terus menetap selama-lamanya, tidak seperti 

 
3 Robert Payne. “In Arabia Was His Answer; The Road to Mecca by Muhammad Asad,” 
The New York Times, Aug. 15, 1954. 
4 Muhammad Tayyab. “Alienation and Spiritual Vacuum: A Glimpse into ‘The Road to 
Mecca’ from Modernistic Perspective”. European Journal of English Language, Linguistics and 
Literature 14, 1 (2017): 16-26.  
5 Ismail Ibrahim Nawwab. “Berlin to Makkah: Muhammad Asad’s Journey into Islam”. 
Saudi Aramco World jan/feb (2002): 6-32, diakses dari  
http://archive.aramcoworld.com/issue/200201/berlin.to.makkah-
muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm  

http://archive.aramcoworld.com/issue/200201/berlin.to.makkah-muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm
http://archive.aramcoworld.com/issue/200201/berlin.to.makkah-muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm


157     
DARI YAHUDI KE ISLAM . . . 
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

seorang pencuri yang masuk untuk kemudian dengan tergesa-gesa keluar 

lagi.” 6   

Dokumentasi film A Road to Mecca: The Journey of Muhammad Asad 

yang dihasilkan oleh Georg Misch7 pada 2009 berdurasi 92 menit 

memaparkan kisah Leopold Weiss (Muhammad Asad), dari asal usul 

Yahudinya di Wienna hingga memeluk Islam pada 1926 dan perjalanannya 

di dunia Islam. Penggambarannya dilatarbelakangi oleh pengaruh dari 

watak-watak yang mengenalnya secara dekat, menghimbau sejarah dan 

pengalaman yang ditinggalkan dalam kehidupannya. Biografi yang rinci ini 

difilmkan di Austria, Arab Saudi, Pakistan, Amerika Syarikat, Maghribi dan 

Spanyol yang telah memperoleh banyak anugerah terkemuka dalam 

Festival Film Antarabangsa 2009 di Baitulmaqdis, Dubai, Maghribi, 

Austria dan Vancouver 8. Menurut Lydia Beyoud 9 ini adalah satu-satunya 

dokumentasi tentang Asad yang memberikan gambaran yang seimbang 

tentang profil dan pencapaiannya, yang melihat secara luas evolusi dan 

cita-cita sosio-politiknya yang mengantarkan dunia Islam ke jalan 

demokrasi dan kemodernan, tanpa melepaskan aspek terbaik dari 

kebudayaan Muslim dan Arab.  

Selain itu, tinjauan umum terkait dengan falsafah dan aspirasi 

modernnitas Asad, dan pengaruh intelektualnya dilakukan oleh Salsabila 

Rosli dan Firuz Akhtar Lubis10, Abdin Chande 11, Nurhayati Abdullah dan 

 
6 Muhammad Asad, Islam di Persimpangan Jalan, terj. A. N. Amir (Kuala Lumpur: Islamic 
Renaissance Front, 2016). 
7Georg. Misch, A Road to Mecca: The Journey of Muhammad Asad [DVD. 92 minutes] 
(Brooklyn, N.Y.: Icarus Films, 2009). 
8 Aman Andrabi Abroo, Muhammad Asad: His Contribution to Islamic Learning (New Delhi: 
Goodword Books, 2007). 
9 Beyoud, Lydia. “A Road to Mecca (Review).” The Middle East Journal, vol. 65 (no. 1, 
winter 2011): 163-165. 
10 Salsabila Rosli & Firuz Akhtar Lubis. “Muhammad Asad Intelektual Islam Abad ke-
20”. Jurnal Islam dan Masyarakat Kontemporari 22, 1 (2020): 129-139. 
11 Abdin Chande. “Symbolism and Allegory in the Qur’an: Muhammad Asad’s Modernist 
Translation”. Islam and Christian-Muslim Relations 15, 1 (2004): 79-89 



158     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

Kamarudin Salleh12, Josef Linnhoff13 Elma Ruth Harder14, dan Kenneth 

X. Robbins15 dalam tulisan mereka yang mendiskusikan latar konsepsual 

tentang doktrin politik, hukum serta idealisme moral yang dirumuskannya.  

Berbeda dari kajian-kajian sebelumnya, makalah ini bermaksud 

menelaah intisari pemikiran Asad dalam bukunya The Road to Mecca dan 

melihat pengaruh dan kesan-kesan spiritual dan doktrinal yang mendalam 

yang dikembangkannya. Ia bertujuan menjelaskan idealisme dan 

perspektifnya tentang agama dan wawasan rohaniahnya, yang dikupas 

dalam terjemah Al-Qur’an dan travelognya The Message of the Qur’an, The 

Road to Mecca atau My Discovery of Islam. 

Kajian ini disorot secara deskriptif-naratif  dengan pendekatan 

analisis isi. Ia berasaskan pada kaedah heuristik, kritik sumber, interpretasi 

dan historiografi, yang dirujuk dari teks dasar The Message of the Qur’an yang 

diterbitkan Dar al-Andalus pada 1980 dan The Road to Mecca edisi Simon 

and Schuster, 1954 dalam memperlembut ide dan premis pokoknya yang 

didukung karya terkait sebagaimana ditulis oleh Martin Kramer 16, M. 

Ikram Chaghatai 17, Haroon N. Alsager & Mohamed S. A. Aly, 18 Robert 

Payne 19 dan lain-lainnya.  

 
12 Nurhayati Abdullah & Kamarudin Salleh. “Implikasi Tafsiran Muhammad Asad bagi 
Perkataan ‘Islam’ terhadap Pegangan Ahl al-Sunnah wa al-Jamaah”. International Journal of 
Islamic Thought 14, 12 (2018): 86-98.  
13  Linnhoff Josef. “A Modern-day Zahiri? The Legal Thought of Muhammad Asad 
(1412/1992)”. The Muslim World 111, 3 (2021): 425-443. 
14 Elma Ruth Harder (tr.). “Muhammad Asad and The Road to Mecca: Text of Muhammad 
Asad’s Interview with Karl Gunter Simon”. Islamic Studies 37, 4 (1998): 533-544. 
15 Kenneth X. Robbins, ed. Four People of the Book: From Foreign Jewish Roots to South Asian 
Islamic Roles (Maryland: Kenneth X. and Joyce Robbins Collection, 2022). 
16 Martin Kramer, “The Road from Mecca: Muhammad Asad (born Leopold Weiss).” In 
Martin Kramer, ed., The Jewish Discovery of Islam: Studies in Honor of Bernard Lewis (Tel Aviv: 
The Moshe Dayan Centre for Middle Eastern and African Studies, 1999).  
17 M. Ikram Chaghatai. Europe’s Gift to Islam: Muhammad Asad (New Delhi: Adam 
Publishers and Distributors, 2007).  
18 Haroon Nasser Alsager, “A Pragma-Stylistic Analysis of Muhammad Asad’s The Road 
to Mecca (June 27, 2024). http://doi.org./10.5430/wjel.v15n4p60.  
19 Robert Payne. “In Arabia Was His Answer; The Road to Mecca by Muhammad Asad,” 
The New York Times, Aug. 15, 1954. 
 

http://doi.org./10.5430/wjel.v15n4p60


159     
DARI YAHUDI KE ISLAM . . . 
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

B. Riwayat Hidup Muhammad Asad 

Bagian ini mendiskusikan secara ringkas riwayat hidup Muhammad 

Asad serta apresiasi terhadap karyanya The Message of the Qur’an dan The 

Road to Mecca. Ini ditinjau dari rangka teori konsep spiritualitas Islam dan 

dialog peradaban. Ia melihat garis besar pemikiran dari latar belakang 

pertemuannya yang pertama dengan dunia Islam dalam menemukan 

beberapa ciri penting dari pertimbangan teoretis, geografis, tematis dan 

budaya yang membentuk horizon dan lanskap intelektualnya yang 

mengesankan.  

Muhammad Asad nama aslinya adalah Leopold Weiss. Dilahirkan 

pada tanggal 2 Julai 1900 di kota Lvov (Lemberg dalam istilah Jerman), 

sekarang di Polandia, yang ketika itu merupakan bagian kekaisaran Austria. 

Beliau berasal dari keturunan rabbi yang panjang, yang diputuskan oleh 

bapaknya, yang menjadi peguam. Asad sendiri mendapat pendidikan agama 

yang mendalam dalam tradisi rabbi melalui keluarganya. Ia adalah 

pengarang muda yang berbakat, pengembara dan ahli bahasa, yang 

menguasai teks Bible dan Talmud dan mahir  bahasa Hebrew dan Aramaic 

sejak muda. Ia mempelajari Perjanjian Lama dari naskhah asli selain teks 

dan komentar Talmud, Mishna dan Gemara, serta mendalami seluk beluk 

penafsiran Bible, Targum.  

Ia dibesarkan dalam keluarga Yahudi yang sekuler di kota 

kosmopolitan Vienna. Weiss muda yang ketika itu berusia 14 tahun 

mencoba lari dari sekolah dan berusaha dengan gagal untuk masuk tentara 

Austria untuk direkrut dalam Perang Dunia Pertama. Namun setelah 

akhirnya direkrut secara rasmi, kekaisaran Austria runtuh, bersama dengan 

mimpinya tentang kemegahan militer.          

Setelah perang, Asad meneruskan kursus ilmu falsafah dan sejarah 

kesenian di University of Vienna pada 1918. Namun pengajian itu gagal 

memuaskannya yang lantas membuatnya  pergi untuk mencari kepuasan 

di tempat lain. Vienna pada masa itu merupakan sebuah kota intelektual 

 
 
 



160     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

dan budaya yang utama di Eropa, rumah bagi perkembangan perspektif-

perspektif baru tentang psikologi, bahasa dan falsafah. Tidak hanya 

institusi akademiknya, bahkan kafe-kafenya terkenal dengan perdebatan 

seputar psikoanalisis, epistemology positivisme, analisis linguistik dan 

semantik. Ini adalah periode ketika suara Sigmund Freud, Alfred Adler dan 

Ludwig Wittgenstein yang distingtif memenuhi ruang dan bergema di 

seluruh dunia. Dalam situasi ini, Weiss tak melepaskan peluang mengikuti 

perbincangan yang mengasyikkan, dan ia terkesan dengan semangat para 

pelopor itu, meski kesimpulan-kesimpulan utama mereka 

meninggalkannya ketidakpuasan. 20 

Menjelang 1920 ia menarik diri dari kursus ijazahnya di Vienna dan 

pergi ke Berlin untuk terlibat dalam persuratkabaran. Perantauannya ke 

Eropa Tengah, telah membawanya “terlibat dalam bermacam-macam 

pekerjaan berumur singkat” sebelum sampai di Berlin. Di sini, adu untung 

membawanya dari hanya agen yang mengirimkan berita untuk surat kabar 

menjadi seorang wartawan. Ia kemudian bertemu dengan sutradara film 

Fritz Lang, dan diambil sebagai pelapor bagi wakil berita Amerika di 

Berlin. Pada 1922 ia menjelajah ke Palestina, menetap di rumah pamannya 

Dorian Feigenbaum, seorang ahli jiwa di Jerusalem. Di sana ia mengenal 

dan tertarik pada orang-orang Arab dan terutama bagaimana Islam 

meresap dalam kehidupan seharian mereka dengan makna eksistensial, 

kekuatan rohani dan ketenangan batin. 

Di sana ia dipekerjakan oleh agensi surat kabar Franfurter Zeitung 

sebagai pelapor luar yang kala itu merupakan salah satu surat kabar paling 

terkemuka di German dan Eropa. Tugas itu membawanya memasuki 

daerah-daerah Mesir, Maroko, Arab Saudi, Iran, Afghanistan, Syria, 

Amman, Iraq, Kurdistan, Asia Tengah dan selatan Russia untuk mengenali 

dunia Islam secara lebih dekat. Sebagai jurnalis, ia bepergian dengan 

 
20 Ismail Ibrahim, Nawwab. “Berlin to Makkah: Muhammad Asad’s Journey into Islam”. 
Saudi Aramco World jan/feb (2002): 6-32, diakses dari  
http://archive.aramcoworld.com/issue/200201/berlin.to.makkah-
muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm 
 

http://archive.aramcoworld.com/issue/200201/berlin.to.makkah-muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm
http://archive.aramcoworld.com/issue/200201/berlin.to.makkah-muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm


161     
DARI YAHUDI KE ISLAM . . . 
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

ekstensif, berhubungan dengan orang kebanyakan, berdiskusi dengan 

cendekiawan Islam, dan menemui kepala-kepala negara di Palestina, Mesir, 

Transjordan, Syria, Iraq, Iran dan Afghanistan. Ia bertemu dengan 

pembaharu Islam di Kaherah, Shaykh Mustafa al-Maraghi (1881-1945) 

yang kemudian membawanya masuk Islam pada 1926. Ia memeluk Islam 

di Berlin di hadapan imam kota yang terdiri dari masyarakat Islam yang 

kecil dan menyandang nama Muhammad Asad, sebagai penghormatan 

kepada Nabi Muhammad, dan Asad – bermakna “singa” – mengingatkan 

kepada nama asalnya. 

Untuk mempelajari masyarakat dan budaya Islam lebih jauh di 

Timur, Asad meninggalkan jazirah Arab untuk ke India pada 1932. Di sana 

ia menjumpai ahli falsafah dan penyair terkenal Muhammad Iqbal, bapak 

pembaharu Pakistan. Iqbal meminta Asad untuk membatalkan hasratnya 

berjalan ke timur Turkistan, China dan Indonesia, dan tinggal saja “bagi 

menolong memperjelas premis intelektual negara Islam yang bakal 

dibangun.”21 Asad kemudian menarik kekaguman Iqbal, dan penghargaan 

umum, dengan penerbitan monografnya pada 1934 Islam at the Crossroads. 

Dari kaki langit gurun dan hamparan debu gersang Arab, dan 

perjalanannya ke selatan India, berkat dorongan Muhammad Iqbal, Asad 

telah menghasilkan karya yang  signifikan, terjemah dan syarahnya atas 

Sahih al-Bukhari yang dikeluarkan dalam bahasa Inggeris, dihabiskan 

sepanjang sepuluh tahun, yang kebanyakannya dirampungkan di Kashmir 

(1934) dan Lahore (1939).22  Ide untuk mengulas kitab Sahih ini timbul 

semasa beliau mempelajari ‘ulum al-hadith di Madinah dan pengetahuan 

yang ditempuh selama lima tahun di sana. Jilid pertamanya dikeluarkan 

pada 1935 sebelum terjadinya perang dunia kedua. Tiga puluh lima 

penggalan lain yang sempat ditulis hanyut dalam kekacauan agama di 

 
21 Asad, Muhammad, Jalan ke Mekah, terj. Mukhriz Mat Rus & A. N. Amir (Kuala 
Lumpur: Islamic Renaissance Front, 2019), 2. 
22 Asad, Muhammad, Sahih al-Bukhari: Translated from the Arabic with Explanatory Notes and 
Index (volume I – part I) (Srinagar, Kashmir: The Arafat Publications, 1935). 
 
 



162     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

Punjab, dan naskahnya bersama koleksi kitab perpustakaannya 

dihanyutkan arus sungai Ravi. 

Dalam wacana politik Asad telah menghasilkan The Principles of State 

and Government in Islam yang mendapat pengakuan maupun kritikan meluas. 

Beliau dikenang karena perjuangannya yang telah memungkinkan 

pembebasan wilayah-wilayah Islam dari kekuasaan penjajah. Menjelang 

1940-an Asad singgah ke Lahore, India dan menemui pemuka hadith 

tradisional sebagai Maulana Muhammad Ali, Dr. Saeed Ahmad dan 

Mahmud Shaukat. Asad berhijrah ke Pakistan pada 1947 dan ditunjuk oleh 

pemerintah untuk merumuskan dasar-dasar ideologi bagi negara yang 

baru. Ia mengepalai Department of Islamic Reconstruction dan membantu 

Muhammad Iqbal (1876-1938) merumuskan dasar-dasar republik Islam 

Pakistan. Kemudian menjelang 1949 ia dipindahkan ke Kementerian Luar 

Pakistan untuk mengepalai bagian Timur Tengah, di mana ia berusaha 

untuk memperkuat hubungan Pakistan dengan negara-negara Islam yang 

lain. Ia menutup karir diplomatiknya dengan berkhidmat sebagai 

Perwakilan Tetap Pakistan ke Perserikatan Bangsa-Bangsa – jabatan yang 

ia lepaskan pada 1952 untuk menulis autobiografinya, The Road to Mecca. 

Setelah menulis buku ini, ia meninggalkan New York pada 1955 dan 

akhirnya menetap di Spanyol. Ia juga ditunjuk sebagai Penasihat 

pemerintah kerajaan Saudi, Raja Saud, dan Raja Faysal dan mengikat 

hubungan formal dengan Putera Salman, wali kota Riyadh dan Shaykh 

Ahmad Zaki al-Yamani, yang mengepalai kementerian Minyak dan 

Sumber Daya Alam di Saudi. 

Pada separuh akhir 1987, Asad mengeluarkan This Law of Ours and 

Other Essays yang terdiri dari himpunan artikelnya dari kertas catatan, 

risalah dan ceramah radio yang merepresentasi karya dan pemikirannya 

dari pertengahan 1940-an hingga 1987. Dikumpulkan oleh isterinya Pola 

Hamida Asad yang dalam pengantarnya mengatakan pembacanya akan 

terpukau, “tidak cuma pada ketepatan waktu dan keabadian yang 

menakjubkan daripada pemikiran dan ramalan-ramalan ini, tetapi juga 



163     
DARI YAHUDI KE ISLAM . . . 
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

dengan keselarasannya yang besar.” 23  Karya ini  mendiskusikan tentang 

peradaban Islam dan Barat dan struktur perundangan Muslim. Secara 

khusus, ia menguraikan tentang sumber asal syariat dan keperluan ijtihad 

dan intisari fatwa dan hukum kreatif yang dinukil dari para Sahabat dan 

fuqaha besar pada masa lampau tentang pentingnya pemikiran yang 

independent berasaskan pengambilan teks al-Qur’an dan sunnah Nabi 

(saw). Karya ini memuat tinjauan Asad tentang asas ideologi negara 

Pakistan serta pertembungan Islam dengan Barat. Ia menyingkap cakupan 

dan implikasi yang praktikal dari hukum-hakam syariat, menghimbau 

peranannya dalam menyusun konstitusi Pakistan dan kritiknya ke atas 

aliran pemikiran hukum dan kejumudan fiqih selama bertahun-tahun.  

Ia terlibat aktif dalam gerakan pembaharuan dan pengembangan 

intelektual dan berpetualang ke belahan Timur dan Barat, menempuh 

kehidupan selama 14 tahun di Tangiers, utara Maroko, sebelum menepat 

ke Mijas, Andalusia, sebuah wilayah sederhana berpenduduk kecil di 

Spanyol. Karya terjemahnya The Message of the Qur’an (1980) yang memakan 

masa 17 tahun sebagian besar dikerjakan di sini, di Villa Assadiya, 

Tangiers, utara Maghribi, di mana Asad menetap selama 14 tahun.  Ia 

menganalisis karya-karya tafsir klasik dan mazhab tafsir fuqaha, 

mutakallimun dan usul di zaman pertengahan dan modern seperti al-

Tabari, Zamakhsharī, Rāzī, Ibn Kathir, Abu Muslim al-Isfahani, Ibn 

Hazm, Muhammad Abduh, Rashid Rida, dan al-Maraghi. Penerbitannya 

ini menyusul edisi yang dikeluarkan sebelumnya dari sembilan surah paling 

awal dari mushaf al-Qur’an pada 1964, dengan edisi yang lengkap, sebuah 

jilid yang utuh dengan 1000 halaman. Beliau wafat pada 20 Februari 1992 

di Granada, Andalus (Sepanyol) ketika berumur 91 tahun dengan 

meninggalkan istrinya, Pola Hamida Asad (w. 2007) yang berdarah 

Amerika-Polandia.  

 
23 Muhammad Asad, This Law of Ours and other Essays (Gibraltar: Dar al-Andalus Limited, 
1987), 1. 
 
 



164     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

Selain itu, Asad turut menghasilkan karya-karya lain yang klasik 

dan berbobot seperti Unromantisches Morgenland (The Unromantic East), The 

Spirit of Islam, Home-Coming of the Heart, Meditations, jurnal Arafat: A Monthly 

Critique of Muslim Thought dan lain-lain. Namanya kini tercatat dalam daftar 

sarjana dan pemikir Islam berbahasa-Inggris terkemuka abad ke-20. Asad 

mengungguli semua mualaf lain dari Barat, kerana tidak seorang dari 

mereka – bahkan Marmaduke Pickthall – telah menyumbang lebih darinya 

untuk menjelaskan Islam sebagai satu ideologi dan menyampaikan 

semangatnya yang klasik dalam bahasa kontemporer kepada umat Islam 

maupun luar Islam.24 

C. Ikhtisar The Message of the Qur’an dan buku The Road to 

Mecca  

Secara umum The Message of the Qur’an dan komentar singkatnya 

Meditations, melontarkan pemahaman spiritual terhadap al-Quran dari 

kupasan ayat dan pesan-pesan batiniah dan maknawiyahnya. Ini turut 

dibawakan dalam bukunya The Road to Mecca yang memaparkan kesan-

kesan Asad tentang Islam, dan kisah pergaulannya dalam masyarakat 

Muslim dari perspektif seorang Eropa, di mana “Kisah saya hanyalah kisah 

penemuan seorang bangsa Eropa tentang Islam dan perihal pergaulannya 

dalam masyarakat Islam”. 25 

The Message of the Qur’an dan Sahih al-Bukhari: The Early Years of Islam 

serta karya-karya biografikal dan travelognya yang lain banyak mencatat 

tentang ide spiritual yang menyingkap epistemologi dan pemahaman yang 

ideal tentang falsafah dan prinsip spiritulitas Islam, yang diketengahkan 

dalam uraiannya yang mendalam pada ayat al-Qur’an dan hadith yang 

mencakup secara tuntas makna dan konsep rohaniah yang inklusif dan 

holistik.  

 
24 Ismail Ibrahim Nawwab. “Berlin to Makkah: Muhammad Asad’s Journey into Islam”. 
Saudi Aramco World jan/feb (2002): 6-32, diakses dari  
http://archive.aramcoworld.com/issue/200201/berlin.to.makkah-
muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm  
25 Muhammad Asad, Jalan ke Mekah, 1. 

http://archive.aramcoworld.com/issue/200201/berlin.to.makkah-muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm
http://archive.aramcoworld.com/issue/200201/berlin.to.makkah-muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm


165     
DARI YAHUDI KE ISLAM . . . 
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

Ia merumuskan pemikiran dan idealisme Islam yang mendasari 

ajaran-ajaran spiritualnya yang membawa nilai kesederhanaan dan 

menunjukkan implikasinya yang penting dalam masyarakat Muslim. Karya 

terjemahnya berimplikasi luas terhadap pemahaman dan penerapan ajaran 

dan amalan spiritual dalam masyarakat yang menggabungkan nilai 

kesederhanaan dan kesatuan agama yang mengambil aspek fisik, mental, 

lahir dan batin secara seimbang dan harmonis. 

The Road to Mecca terbaagi ke dalam 12 bab yang diakhiri dengan 

sebuah epilog. Pada halaman pertamanya Asad mendedikasikan buku ini 

buat isterinya, Pola Hamida Asad (w. 2007), “Yang melalui kritikan dan 

saranan telah memberikan begitu banyak dari hatinya yang bijaksana 

kepada buku ini di mana namanya harus tertulis pada halaman judul 

bersama dengan nama saya”. 26  Bagian pembuka memuat daftar istilah 

Arab dan Persi yang asing kepada pembaca Inggris diikuti dengan 

pendahuluan “Kisah di Balik Kisah” dan 12 bab, Haus, Permulaan Jalan, 

Angin, Suara, Jiwa dan Raga, Mimpi, Di Tengah Perjalanan, Jin, Surat Dari 

Persia, Dajjal, Jihad, Ujung Jalan dan diakhiri dengan catatan epilog yang 

ringkas. Bahagian epilog ini kemudian membentuk introspeksi singkat 

terkait pertemuan terbarunya dengan Raja Faisal b. Abdul Aziz al-Saud (p. 

2 November 1964-1975) dalam kunjungan formalnya sebagai wakil 

pemerintah Pakistan ke Arab Saudi.  

Dalam kesempatan itu ia turut menghimbau pertemuan 

terakhirnya dengan Raja ‘Abd al-‘Aziz al Sa‘ud yang legendaris, penggagas 

Arab Saudi moden, pada 1951 sebagaimana tercatat dalam catatan kakinya 

“Tak lama setelah rampungnya buku ini (1953), Raja Ibn Saud meninggal 

dalam usia 73 tahun. Dan dengan kepergiannya, satu tanda batas sejarah 

Arabia terlampaui, ketika terakhir saya menemuinya pada musim gugur 

1951 (dalam kesempatan kunjungan rasmi ke Saudi Arabia sebagai pejabat 

Pakistan), bagi saya tampak, pada akhirnya, ia sadar tentang pemborosan 

hidupnya secara tragis. Wajahnya, yang sekali waktu demikian teguh dan 

 
26  Muhammad Asad, The Road to Mecca (New York: Simon & Schuster, Inc, 1954), 1. 
 



166     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

bersemangat, kini semakin layu. Tatkala berbicara tentang dirinya, ia 

bagaikan mengatakan tentang sesuatu yang telah mati dan terkubur jauh 

dari kenangan”.27  

The Road to Mecca yang dikeluarkan pada 1954 oleh Simon & 

Schuster, Inc., New York, terdiri hampir 380 halaman, menyajikan kisah 

yang mempesona seputar pengembaraan Asad di dunia Islam, dan melihat 

latar belakang perjumpaannya yang pertama dengan dunia Islam dalam 

imbasan dari 23 hari perjalanan padang pasir ke Mekah. 

Asad menyajikan pembacanya dengan hampir 380 halaman yang 

mempesonakan yang berkisar seputar satu-satunya cinta yang 

menawannya sepanjang hidup: Islam. Kisahnya “hanyalah,” katanya 

“semata-mata suatu kisah sederhana dari seorang Eropa yang menemukan 

agama Islam dan tentang kehidupannya di dalam masyarakat Muslim.” Ia 

menulisnya sebagai respon kepada teman-temannya di New York yang 

bingung dengan Keislamannya dan identifikasinya dengan masyarakat 

Islam. Kisah yang kaya dan disampaikan dengan luar biasa ini merangkumi 

kehidupan Asad dari pertumbuhannya di Lvov pada 1900 hingga 

perjalanan padang pasirnya yang terakhir di Arabia pada 1932. Ia 

menangani tema-tema yang luas: perjalanan dalam ruang materi dan dalam 

jiwa, penjelajahan mengarungi bentangan geografi yang luas dan jauh dan 

ceruk yang dalam dari jiwa manusia.28 

Pengalaman dramatik ini disorot dalam bukunya yang pertama, 

Unromantisches Morgenland: Aus Dem Tagebuch Einer Reise (Leopold Weiss, 

Frankfurter Societats-Druckerei, 1924), [The Unromantic East] berdasarkan 

penjelajahan dan perhatiannya sebagai koresponden untuk Frankfurter 

Zeitung. Ia diterbitkan pada pertengahan-1920an dan memperlihatkan 

pengertian yang dalam dan tak lazim tentang Timur Tengah. Mengimbau 

tentang perjalanan dan peninjauannya tentang permasalahan masyarakat 

Timur Tengah, ia berpesan kepada Elsa Schiemann, (yang kemudian 

menjadi isterinya) di Berlin:  

 
27 Muhammad Asad, Jalan ke Makkah, terj. Fuad Hashem (Bandung: Mizan, 1985), 220. 
28 Ismail Ibrahim Nawwab. “Berlin to Makkah:  



167     
DARI YAHUDI KE ISLAM . . . 
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

“Dalam buku ini saya menggambarkan suatu perjalanan ke dalam wilayah yang 

‘kelainan’ nya dari Eropah adalah terlalu besar untuk dengan mudah dijembatani: 

dan perbezaan adalah, dalam satu cara, sama seperti bahaya. Kita hidup dalam 

keamanan lingkungan kita yang terlalu seragam, di mana hanya sedikit yang tidak 

terbiasa dan tiada suatu yang mengejutkan, dan memasuki ke dalam keterasingan 

yang dahsyat dari dunia ‘yang lain’.”29 

Buku ini menelusuri perjalanan spiritual dan petualangannya yang 

menakjubkan melampaui gunung dan dataran tinggi Afghanistan, Turki, 

Kurdistan, Iran, Syria, Iraq, Mesir, Jerusalem, Uzbekistan, Pakistan dan 

Arab Saudi dan perspektifnya tentang praktik kehidupan kaum Muslim 

yang diserapnya dengan penuh minat. Perjalanan yang ini menceritakan 

tentang babak-babak kehidupannya yang signifikan di mana ia terbenam 

dalam pengamatan tentang ajaran dan semangat agama yang membawanya 

kepada Islam: “and with every day of those two years in Iran and Afghanistan the 

certainty grew in me that I was approaching some final answer.” [dan pada tiap hari 

selama dua tahun di Iran dan Afghanistan itu kepastian timbul dalam diri 

saya yang saya sedang menghampiri sebagian jawaban akhir]30 

Disusun dalam kerangka awal hidupnya di Eropa sehingga 

melewati batas Timur Tengah dan jazirah Arab dan melanjut ke India 

(1900-1932), buku ini menyingkapkan perjalanan awal dalam karirnya 

selaku wartawan luar bagi surat kabar Frankfurter Zeitung untuk mengamati 

budaya masyarakat di Timur Tengah, dan kesannya terhadap 

perkembangan Islam dan ajaran-ajaran spiritualnya yang bertolak belakang 

dengan pandangan hidup Barat. Ini sebagai disikapi dalam pemerhatiannya 

yang kritis: “perhatian saya terhadap bangsa-bangsa yang saya kunjungi itu 

mula-mula adalah sebagai orang luar saja. Saya melihat susunan masyarakat 

dan pandangan hidup yang pada dasarnya berbeda dengan susunan 

masyarakat dan pandangan hidup orang-orang Eropa, dan sejak 

pandangan pertama, dalam hati saya telah tumbuh rasa simpati terhadap 

pandangan hidup yang tenang, yang boleh saya katakan lebih bersifat 

 
29 Muhammad Asad, Jalan ke Mekah,  
30 Muhammad Asad, The Road to Mecca, 214. 



168     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

kemanusiaan jika dibanding dengan cara hidup Eropa yang serba terburu-

buru dan mekanistik...”.31 

Asad kemudian menghabiskan sekitar enam tahun di kota suci 

Mekah dan Madinah, di mana ia mempelajari bahasa Arab, al-Qur’an, 

hadith dan sejarah Islam. Pengajian itu membawanya kepada satu 

“keyakinan yang pasti, bahawa Islam, sebagai suatu fenomena sosial dan 

spiritual, dalam segala kepincangan akibat kekurangan yang ada pada 

banyak Muslim, masih merupakan kekuatan yang terbesar yang pernah 

dirasakan manusia.”32   

Buku ini mencatat perjalanan transformasinya dari Yahudi kepada 

Islam dan semangatnya yang inkuisitif yang membawanya ke ke Mekah. 

Dari penelaahan terhadap kitab Perjanjian Lama atau Tanakh dan 

syarahnya seperti Talmud, Mishna dan Gemara serta penafsiran Bible dan 

Targum dan perbandingannnya dengan naskah al-Qur’an dan hadith, dan 

dari penulisan mutakhir karyawan Muslim, dan dari percakapannya dengan 

agamawan, pemuka dan intelektual di zamannya, dan perantauannya di 

daerah penempatan Muslim menghayati sistem falsafah, budaya, sejarah 

dan pemikirannya, telah mendorongnya kepada pemahaman yang benar 

tentang Islam dan kemudian menjadikannya masuk Islam pada 1926. 

Pergaulan yang melapangkan jalannya kepada agama ini disingkap 

dengan menarik dalam tulisannya:  

“and I begin to understand that my life could not have taken a different course. For 

when I ask myself, ‘what is the sum total of my life?’ Something in me seems to 

answer, ‘you have set out to exchange one world for another – to gain a new world for 

yourself in exchange for an old one which you never really possessed.’ And I know 

with startling clarity that such an undertaking might indeed take an entire 

lifetime…”.33 

Ketertarikannya pada tradisi agama dan faham rasional dan 

aklahnya yang seimbang telah membawanya pada pandangan tauhid 

 
31 Muhammad Asad, Jalan ke Mekah,  
32 Muhammad Asad, Islam di Persimpangan Jalan, terj. A. N. Amir (Kuala Lumpur: Islamic 
Renaissance Front, 2016). 
33 Muhammad Asad, Jalan ke Mekah, 



169     
DARI YAHUDI KE ISLAM . . . 
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

seperti yang disinggung dalam pernyataannya: “Sejak itu, saya telah 

bersungguh-sungguh mempelajari apa yang dapat saya pelajari tentang 

Islam. Saya telah mempelajari Al-Quran dan Sunnah Rasul (Aaw). Saya 

pelajari bahasa agama Islam berikut sejarahnya, dan saya pelajari 

sebahagian besar buku-buku/tulisan-tulisan mengenai ajaran Islam dan 

juga buku-buku/tulisan-tulisan yang menentangnya. Semua itu saya 

lakukan dalam waktu lebih dari lima tahun di Hejaz dan Najed, dan lebih 

banyak lagi di Madinah, sehingga saya bisa mengalami sesuatu dalam 

lingkungan yang orisinal, di mana agama ini dikembangkan untuk pertama 

kalinya oleh Nabi (saw) yang berbangsa Arab. Sedangkan Hejaz 

merupakan titik pertemuan kaum Muslimin dari berbagai negara, di mana 

saya dapat membandingkan beberapa pandangan keagamaan dan 

kemasyarakatan yang berbeda-beda yang menguasai dunia Islam 

sekarang.”34   

Asad sempat merampungkan sebuah sekuen pada The Road to 

Mecca yang menjejaki petualangannya dari 1932 ke 1980 (catatannya 

sehingga 1952 dan dilanjutkan oleh Pola Hamida Asad) yang diterbit pada 

2012 oleh The Truth Society, Lahore berjudul Homecoming of the Heart 

(1932-1992).35  Kesan ini direkam oleh Hasan Zillur Rahim36 dalam 

korespondensinya dengan Asad:  

“Dalam surat itu saya telah menzahirkan harapan saya agar beliau memperlanjut 

kisah hidupnya dari mana ditinggalkannya dalam The Road to Mecca. “Saya telah 

janjikan pada isteri saya, yang kian lama mendesaknya,” dia menjawab, “yang saya 

harus melanjutkan dan merampungkan memoir saya. Kerja saya yang selanjutnya 

persis itu dan nescaya, sememangnya, termasuk tahun-tahun saya di India dan 

Pakistan…Doakan mudah-mudahan Tuhan mengizinkan saya menyelesaikan 

karya ini.” Koresponden kami berlanjut untuk seketika sehingga Asad menjadi 

terlalu tenat untuk menjawab. Setelah Asad wafat di Sepanyol pada 1992, saya 

menulis kepada Pola Hamida Asad, yang memaklumkan saya yang sambungan 

 
34 Muhammad Asad, Islam di Simpang Jalan 4. 
35 Muhammad Asad & Pola Hamida, Home Coming of the Heart (1932-1992): Part II of the 
Road to Mecca, ed. M. Ikram Chaghatai (Pakistan Writers Cooperative Society, 2016). 
36 Zillur Rahim Hasan, “Muhammad Asad Visionary Islamic Scholar,” Washington Report 
on Middle East Affairs, September (1995): 45-46. 



170     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

The Road to Mecca hanya separuh sempat dilengkapkan oleh Asad – bahagian satu 

– dan dia sendiri akan menyudahkan bahagiannya yang kedua. Ia akan 

dinamakan Homecoming of the Heart, “judul yang Asad sendiri ilhamkan.” (Buku 

tersebut masih tiada di pasaran Amerika Serikat).  

Asad mendukung kepatuhan kepada ajaran al-Qur’an dan sunnah; 

yang akhir beliau takrifkan secara umum sebagai “contoh yang Nabi (Saw) 

telah tetapkan pada kita dalam sikap, perbuatan dan perkataannya” dan 

“satu-satunya penjelasan yang mengikat tentang ajaran Al-Qur’ān.”37  

“Sunnah,” menurutnya, “adalah kunci untuk memahami kebangkitan 

Islam lebih daripada empat belas abad yang lalu; dan mengapa ia tidak 

harus menjadi kunci untuk memahami keterbelakangan kita hari ini?” 38 

Seperti pembaharu Islam yang lain, Asad merasakan bahawa pengetahuan 

tentang yang dikumpul dan dirakamkan dengan teliti, yang melengkapi dan 

menjelaskan al-Qur’an adalah perlu “Untuk melahirkan pemahaman yang 

baru dan penghargaan langsung terhadap semangat dan ajaran Islam yang 

benar.” 39 

Dalam The Road to Mecca, Asad menyingkap kecintaannya yang 

mendalam kepada Nabi (saw) dan kesadarannya tentang kehadiran 

spiritual Nabi (saw) yang menakjubkan yang menyelimuti Madinah: “Saya 

memasuki kota dan menyeberangi pelataran terbuka Al-Manakha yang 

luas menuju tembok kota sebelah dalam; setelah melalui pura gerbang 

Mesir yang besar di mana duduk para penukar uang sambil 

menggerincingkan mata uang emas dan perak, saya melangkah ke latar 

utama – melalui selintas jalan yang lebarnya kurang-lebih dua belas kaki, 

penuh sesak dengan toko-toko di mana di sekitarnya terasa getaran-

getaran hidup yang lembut dan mengasyikkan…akan tetapi biar pun 

demikian banyaknya manusia dan jalanan sempit, di sini tak terlihat adanya 

kegilaan desak-desakan, karena di Madinah, waktu bukanlah majikan 

manusia… Bagi saya agaknya semua orang yang diam di kota ini, atau yang 

 
37 Muhammad Asad, Islam di Persimpangan Jalan,  
38 Ibid.,  
39  Muhammad Asad, Sahih al-Bukhari: Translated from the Arabic with Explanatory Notes and 
Index (volume I – part I) (Srinagar, Kashmir: The Arafat Publications, 1935). 



171     
DARI YAHUDI KE ISLAM . . . 
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

kadang-kadang berkeliaran untuk sementara waktu, sudah jelas dapat 

dicakup ke dalam apa yang dinamakan masyarakat ruhani, demikian pula 

tindak-tanduk mereka, dan hampir semuanya, pada kesan di wajah mereka; 

karena semuanya telah berlindung di bawah sinar yang dibawa Nabi (Saw) 

yang pada suatu waktu hidup di kota itu, dan kini menjamu para tamu.” 40 

D. Tema-Tema Spiritual  

Perbincangan yang ada dalam The Message of the Qur’an, The Spirit of 

Islam, Home-Coming of the Heart, Meditations, dan The Road to Mecca, banyak 

menyinggung ideal-ideal spiritual yang diilhamkan dari pengalaman Asad 

yang mengesankan terhadap al-Quran dan penghayatan ruhnya.  

Penggambaran tentang ide dan prinsip ruhani yang dikembangkan 

Asad dalam penafsirannya berupaya menempatkan doktrin ini sebagai 

prinsip yang penting dalam konteks nilai dan dasar yang membentuk 

ajaran-ajaran agama dan pandangan hidupnya.  

Reposisi pemikiran rohaniah ini ditandai oleh nuansa falsafah dan 

moralnya yang terkait dengan pencerahan konsepsual tentang aspek iqtisad 

(sederhana) dalam hal-hal akidah, amal ibadah, praktik kerohanian, 

pengaturan dan tatanan sosial-politik. Pemahaman ini dikupas dalam 

banyak tafsirnya yang menyentuh secara tuntas prinsip hukum dan 

spiritualitas Islam. Ia menggambarkan tema yang mengakar dan 

berimplikasi luas dari semangat dan nilai rohaniah, yang didasari dari 

pandangannya yang analitik terhadap teks al-Qur’an dan hadis. 

Pemahaman tentang prinsip dan faham rohaniah dari pandangan 

agama ini disimpulkan secara intrinsik dalam teks al-Qur’an dan sunnah 

yang menetapkan preseden yang tiada taranya terhadap ide yang penting 

ini. Ia mempunyai hubungan yang mendalam dalam pandangan hidup 

Muhammad Asad, tema yang dipertahankan dengan tuntas dan kritis 

dalam penafsirannya, The Message of the Qur’an yang mengilhamkan 

 
40 Muhammad Asad, Jalan ke Makkah, 



172     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

pemahaman tentang konsep dan perspektif religiusnya yang banyak 

dijelaskan dalam catatan kakinya yang ekstensif.  

Kesan ini diperlihatkan dalam tafsirnya, sebagai dijelaskan dalam 

penafsiran surah al-Shura (42:48): “Dan, perhatikanlah, kalangan yang 

berpaling dari risalah Kami tidak lain hanya didesak oleh kelemahan dan 

kerapuhan sifat manusia”, Asad menjelaskan dalam catatan kakinya: 

“Manusia, kebiasaannya, hanyut dalam pencarian kebendaan dan 

kesenangan, pencapaian yang dia identifikasi dengan “kebahagiaan”; 

justru, dia menaruh hanya sedikit perhatian terhadap tujuan dan nilai 

spiritual, dan terlebih lagi manakala dia diseru untuk meninggalkan 

pencariannya yang rakus dengan mengutamakan – padanya masih 

hipotetikal – kehidupan di akhirat.”41  

Dalam contoh yang lain, ketika mengunjurkan Ka’bah sebagai titik 

tumpuan dalam salat, Asad menunjukkan kesederhanaan reka bentuknya 

yang mencerminkan kesan yang ekspresif dari sifat kesederhanaan Islam, 

sebagaimana ditunjukkan dalam buku autobiografinya:  

“Bangunan persegi yang kecil ini merupakan puncak kerinduan dan mencapainya 

berarti suatu penyelesaian. Itulah dia, hampir menyerupai kubus yang sempurna 

(seperti arti yang tercakup dalam bahasa Arabnya) seluruhnya tertutup kain hitam, 

sebuah pulau tenang di tengah-tengah persegi empat yang amat luas itu merupakan 

masjid; jauh lebih tenang dibandingkan dengan segala karya arsitektur mana pun 

di dunia ini. Hampir tampak pada kita bahwa pembangun pertama Ka‘bah itu – 

kerana sejak zaman Ibrahim (as), struktur asalnya telah dibangun beberapa kali 

dalam bentuk yang sama – bermaksud menciptakan yang mampu mengibaratkan 

kerendahan diri manusia di depan Tuhan. Pembangun itu tahu bahwa tidak ada 

gaya arsitektur dan tidak ada kesempurnaan garis, betapapun hebatnya, yang dapat 

menerapkan dengan adil ide Tuhan; dan itulah sebabnya maka ia membatasi 

dirinya pada bentuk tiga dimensi paling sederhana yang dapat dibayangkan – sebuah 

kubus batu.”42  

 
41 Muhammad Asad, The Message of the Qur’an, 1065.  
42 Muhammad Asad, Jalan Ke Makkah), 431. 



173     
DARI YAHUDI KE ISLAM . . . 
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

Pendirian Ka‘bah yang direncanakan oleh Nabi Ibrahim (as) dan 

Nabi Ismail (as) ini mengilhamkan kesederhanaan dari rasa kerendahan 

dan penyerahan yang diabdikan di hadapan kekuasaan ilahi:  

“Saya telah menyaksikan di berbagai negeri-negeri kaum Muslimin, tempat tangan 

seniman besar menciptakan karya seni yang terilhami…semua ini telah saya 

saksikan – akan tetapi tak pernah kesannya kuat seperti kali ini, di depan Ka‘bah, 

terkesan bahwa tangan seorang pembangun demikian dekatnya dengan konsepsi 

agamanya. Justeru dalam kesederhanaan kubus itu, yang menyangkal segala 

keindahan garis dan bentuk, berkatalah pikiran ini: “Betapapun indahnya segala 

apa yang mampu dibuat oleh tangan-tangan manusia, adalah congkak jika 

dibandingkan dengan kebesaran Tuhan; oleh kerana itu semakin sederhana yang 

dapat disombongkan manusia, merupakan hal terbaik yang dapat dibuatnya untuk 

menyatakan kebesaran Tuhan.”43  

Pemahaman yang dinamik tentang konsep dan nilai kerohanian 

dan kesederhanaan ini jelas terpancar dari penafsirannya pada ayat 3:96 

surah Ali Imran yang mengilhamkan pemandangan yang mengesankan 

tentang asal-usul Mekah ini dan pengaruh spiritualnya yang penuh ilham: 

“Behold, the first Temple ever set up for mankind was indeed the one at Bakkah: rich 

in blessing, and a [source of] guidance unto all the worlds” (Perhatikanlah, Kuil 

pertama yang didirikan bagi umat manusia sesungguhnya yang terletak di 

Bakkah: sarat dengan keberkahan, dan suatu [sumber dari] petunjuk 

kepada sekalian alam), dalam penjelasannya pada ayat ini Asad 

mengomentari: “Semua autoritas sepakat bahwa nama ini adalah sinonim 

dengan Mekah (yang, ditransliterasi dengan tepat, dieja sebagai Makkah). 

Banyak etimologi yang telah dicadangkan bagi penyebutan yang sangat 

kuno ini; tetapi penjelasan yang paling sesuai diberikan oleh Zamakhshari44 

(dan didukung oleh al-Razi): dalam sebagian dialek Arab yang tua 

konsonan dari bunyi bibir “b” dan “m”, secara fonetik dekat kepada satu 

sama lain, yang kadang kala dapat saling bertukar. Penyebutan, dalam 

konteks ini, tentang Kuil di Mekah – yakni, Ka‘bah - lahir dari kenyataan 

bahawa ia adalah arah kiblat (qiblah) yang ditetapkan dalam al-Qur’an. 

 
43Ibid., 432. 
44 Al-Zamakhshari, Abu al-Qasim Mahmud b. ‘Umar, Al-Kashshaf ‘an Haqa’iq al-Tanzil, 
ed. W. Nassau Lees (Calcutta: W. Nassau Lees, 1856). 



174     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

Memperlihatkan bentuk asli dari Ka‘bah dibina oleh Ibrahim dan Isma‘il 

(lihat 2:125 ff.) - dan adalah, karenanya, jauh lebih tua dari Kuil Sulaiman 

di Baitulmaqdis – penegakkannya sebagai qiblah pengikut-pengikut al-

Qur’an tidak hanya tidak membayangkan sebarang pemutusan dengan 

tradisi Ibrahim (atas mana, akhirnya, seluruh Bible bersandar) bahkan, 

sebaliknya, menegakkan asal hubungan langsung dengan bapak itu: dan 

disini terletak jawaban sebagai bantahan kedua dari orang-orang Yahudi 

yang disebut dalam catatan 73 di atas.”45         

Perbincangan tentang paham rohaniah dan paradigma al-Qur’an 

tentang prinsip dan manifestasinya dalam ayat turut disorot dalam 

beberapa contoh interpretasinya pada surah 2:143, 3:110, 7:32, 62:10, 

28:77, 25:67, 17:29 dan lainnya dari teks al-Qur’an. Pemahaman ini secara 

eksplisit dijelaskan dalam catatan kakinya, yang menguraikan konsep dan 

falsafahnya yang luas, di mana: “Dalam helaian-helaiannya, ia menemui 

kesadaran bertuhan yang intens yang tidak membuat pemisahan antara 

jasad dan ruh, atau agama dan akal, sebaliknya merupakan interaksi yang 

harmonis bagi kebutuhan spiritual dan tuntutan sosial.” 46    

Dalam catatannya pada surah 2:143 (And thus have We willed you to 

be a community of the middle way), Asad menampilkan pandangan yang 

signifikan tentang makna dan intisari ayat tentang “middlemost community” 

yang menggariskan ciri dan karakteristik utama nilai spiritual ummah: 

“Dan demikianlah Kami menghendakimu untuk menjadi umat jalan 

tengah”, Asad mengulas, “makna literal, “umat pertengahan” (ummatan 

wasaṭan)– i.e., umat yang menjaga keseimbangan yang setara antara sisi 

ekstrim dan bersikap realistik dalam penghargaannya terhadap sifat dan 

kemungkinan-kemungkinan manusia, menolak keduanya, kecerobohan 

dan pertapaan yang berlebih-lebihan. Selaras dengan seruannya yang 

sering-diulang kepada kesederhanaan dalam setiap aspek kehidupan, al-

Qur’an menyarankan orang-orang mukmin untuk tidak meletakkan 

penekanan yang terlalu besar terhadap aspek fisik dan material dari 

 
45  Muhammad Asad, The Message of the Qur’an, 108.  
46 Rahim Hasan Zillur. “Muhammad Asad Visionary Islamic Scholar.”. Washington Report 
on Middle East Affairs (Sept 1995), 45-46. 



175     
DARI YAHUDI KE ISLAM . . . 
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

kehidupan mereka, sebaliknya, pada saat yang sama, menunjukkan bahwa 

dorongan dan keinginan manusia terkait dengan “kehidupan jasmani” ini 

adalah kehendak Tuhan dan, justru, sah. Dalam analisis yang lebih lanjut, 

ekspresi “komunitas jalan tengah” dapat dikatakan untuk merumuskan, 

seenaknya sikap Islam terhadap masalah eksitensi manusia itu sendiri: 

penafian terhadap pandangan bahwa terdapat konflik yang berakar antara 

ruh dan jasad, dan penegasan yang jelas tentang kesatuan yang alamiah, 

dikehendaki Tuhan dalam dua lapisan aspek dari kehidupan manusia ini. 

Sikap yang seimbang ini, mengalir secara langsung daripada konsep 

tentang keesaan Tuhan dan, dengan itu, asal kesatuan tujuan yang 

melandasi semua ciptaanNya: dan justru, penyebutan tentang “umat jalan 

tengah” di tempat ini adalah pengenalan yang pantas kepada tema tentang 

Ka‘bah, simbol dari kesatuan Tuhan.”47 

Dalam karyanya, Asad menunjukkan dalil dan pemahaman yang 

ideal tentang ummatan wasaṭan atau “masyarakat ekumenis yang unggul (an 

ecumenical community par excellence)” 48 yakni umat yang seimbang, beragama 

dan harmonis, dalam penghayatannya terhadap etika dan nilai 

penghidupan yang adil dan berada di tengah, yang tegak di atas landasan 

akidah, keimanan dan kemanusiaan.  

Pandangan rasional Asad tentang ayat ini digarap dari konsep dan 

dalil keagamaan yang mendalam yang menetapkan prinsip wasaṭiyyah 

berdasarkan paham keadilan, yang memanifestasikan nilai dan 

wawasannya yang mendalam tentang ideal dan dimensi rohaniyah. Kesan 

ini sebagai diungkapkan oleh Abdullah Saeed dalam interpretasinya 

terhadap ayat al-Quran: “Bagi Asad, kesederhanaan berlaku dalam 

hubungannya dengan kehidupan seharian. Dalam pemahaman ini, ia 

bukan sangat berorientasi pada tujuan, sebaliknya pembatasan-diri yang 

sederhana terkait dengan penggunaan, materialisme dan pergaulan. 

Meskipun demikian, dalam hubungannya dengan Q. 3:110, Asad 

 
47 Muhammad Asad, The Message of the Qur’an, 59.  
48  Ismail al-Faruqi, Al-Tawhid: Its Implications for Thought and Life (Herndon, Virginia: IIIT, 
1992), 13. 



176     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

mengusulkan bahawa ummah perlu bersiap siaga untuk berjuang”. Beliau 

menegaskan:  

“Eksistensi kita sebagai Ummah yang layak dan berguna di sisi Tuhan bergantung 

pada kesediaan kita untuk berjuang, sentiasa dan dalam semua keadaan, untuk 

menegakkan keadilan dan menghapuskan kezaliman: dan hal ini seharusnya dapat 

mencegah kemungkinan masyarakat Islam yang benar berlaku tidak adil kepada 

kaum bukan Islam.” 49   

Dalam penafsiran pada ayat 7:32 Al-A‘raf yang berbunyi: 

(Katakanlah: “Siapakah yang dapat melarang keindahan yang Tuhan telah 

keluarkan bagi makhlukNya, dan benda-benda yang baik dari antara jalan 

rizki?), Asad menjelaskan makna yang dipreskripsikan tentang sifat 

pertengahan dalam pencarian material dan pemenuhan kehidupan fisik 

serta keperluan untuk mengimbangi tuntutan lahiriah dan penghayatan 

spiritualnya, dengan berargumen: “Dengan menampakkan bahwa semua 

kebaikan dan benda yang indah daripada kehidupan – i.e., yang tidak secara tegas 

dilarang – adalah halal bagi orang-orang beriman, al-Qur’an mengecam, secara 

tersirat, semua bentuk pertapaan yang menafikan-kehidupan, penolakan-dunia dan 

penyiksaan-diri.” 50 

Dalam tafsirnya yang ekstensif pada surah al-Tawbah (ayat 9:122) 

Asad menunjukkan perimbangan ajaran Islam yang tidak memisahkan 

persoalan duniawi dan ukhrawi namun dipandang mewakili suatu 

kesatuan, menurutnya:  

“Makna literal, “mengingatkan kaum mereka setelah mereka kembali kepada 

kaumnya, supaya mereka berwaspada”. Walaupun perintah di atas menyebut secara 

spesifik ilmu agama, ia mempunyai hubungan yang positif kepada setiap jenis ilmu 

– dan ini mengingat kenyataan bahawa al-Qur’an tidak meletakkan smebarang 

garis-pemisah antara urusan hidup spiritual dan duniawi tetapi, sebaliknya, 

menganggapnya sebagai aspek yang berbeda dari satu realitas yang sama.” 51 

 
49 Abdullah Saeed, “The nature and purpose of the community (ummah) in the Qur’an.” 
In Lucinda Mosher & David Marshall, eds., The Community of Believers Christian and Muslim 
Perspectives (Washington, DC.: Georgetown University Press, 2013), 21.  
50 Asad, Muhammad, The Message of the Qur’an, 312.  
51Ibid., 424.  



177     
DARI YAHUDI KE ISLAM . . . 
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

Dalam komentarnya pada surah al-An‘am (ayat 6:142) Asad 

menjelaskan prinsip wahyu dan nilai keseimbangan dalam pandangan 

hidupnya yang memberikan pertimbangan yang selaras pada hal-hal fisik 

maupun spiritual, yang turut memperhitungkan keaslian aspek batiah yang 

menimbulkan dorongan naluri dan pembawaan lahiriahnya: “i.e., dengan 

secara khurafat menampakkan sebagai diharamkan apa yang Tuhan halalkan 

kepada manusia. Semua rujukan kepada pantang larang jahiliyah yang disampaikan 

dalam ayat 138-140 dan juga dalam 142-144 adalah bermaksud untuk 

menekankan keabsahan sembarang makanan (dan, secara tersirat, dari sembarang 

kenikmatan materi) yang Tuhan tidak secara tegas haramkan melalui wahyu.” 52  

Dalam tafsirannya pada ayat 28:77 dari surah al-Qasas, Asad 

menguraikan maksud dan konotasi ayat yang prinsipal yang menggariskan 

tentang ideal “komunitas jalan tengah” yakni yang merangkul aspek materi 

dan spiritualnya secara saksama, “Makna literal, “dan jangan lupakan…, etc.: 

seruan kepada kedermawanan dan, pada masa yang sama, kepada kesederhanaan (cf. 

2:143 – “Kami telah menghendakimu menjadi umat jalan tengah”).53 

Penjelasan Asad yang spesifik tentang prinsip wasatiyyah ini 

mencakup asas-asas moral yang fundamental yang dimaknainya secara 

mendalam dalam mempreskripsikan jalan pertengahan yang dirumuskan 

oleh al-Qur’an, yang dianggapnya sebagai “rencana paling lengkap bagi 

penghidupan manusia” sebagai ditinjau oleh Talal Asad mengenai 

upayanya ke arah kesepahaman dan dialog: “bapak saya bukanlah seorang 

politikus tetapi agamis bagi siapa al-Qur’an dan sunnah membentuk apa yang 

dipanggilnya “rencana paling lengkap bagi penghidupan manusia”.54  

Dalam The Road to Mecca Asad menceritakan pengalamannya 

semasa musim haji di Mekah dan Madinah, dalam penggambaran nostalgik 

yang tiada taranya tentang ziarah haji pada era yang lampau yang 

dicetuskan oleh rasa keagamaannya yang mendalam. Menurut Ismail 

 
52 Muhammad Asad, The Message of the Qur’an, 296.  
53 Ibid., 873.  
54 Talal, Asad. “Dr. Mohammad Asad – A Life for Dialogue”, International Symposium, 
King Faisal Centre for Research and Islamic Studies, April 11, 2011.  



178     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

Ibrahim Nawwab55 dimensi kejiwaan dan emosional dari hijrah Asad 

malah lebih penting daripada perpindahan yang bersifat meterial. Asad 

menganggap Islam bukan sebagai agama dalam pemahaman yang 

konvensional di Barat tetapi sebagai suatu cara hidup bagi semua zaman. 

Dalam Islam ia telah menemukan satu sistem agama dan petunjuk yang 

praktikal bagi kehidupan sehari-hari yang seimbang dan harmonis: “Dalam 

pandangan saya, Islam terlihat seperti sebuah hasil arsitektur yang 

sempurna. Semua elemen di dalamnya secara harmonis saling melengkapi 

dan mendukung; tidak ada yang berlebihan dan tidak ada yang kurang; 

hasilnya adalah sebuah struktur dengan keseimbangan sempurna dan 

komposisi yang kuat.” 56   

Perhatiannya banyak digarap dari penghayatan dan pengalamannya 

dalam masyarakat Muslim, di mana: “Kerana demikianlah, Mansur, 

bahawa pemahaman tentang bagaimana umat Islam hidup membawa saya 

tiap hari makin hampir kepada pemahaman yang lebih baik tentang Islam. 

Islam sentiasa teratas dalam pemikiran saya” 57 Ia menarik ajaran-ajaran 

spiritualnya yang berasaskan kepada fitrah, sebagaimana dikupas dalam 

tafsirnya The Message of the Qur’ān: “Fitrah, di sini diterjemahkan sebagai 

“kesucian yang asli”, pokoknya menunjukkan “pembawaan lahiriah” atau 

“asal sesuatu” dari mana makhluk yang sadar; dalam pemahamannya yang 

lebih luas ia menunjukkan indra batin untuk menyadari eksistensi dan 

ketauhidan Tuhan” (Lisān al-‘Arab, Tāj al-‘Arūs, etc.) dengan mana setiap 

makhluk dikaruniakan sejak lahir (cf. sūrah 30:30 dan catatan kaki 27 pada 

h. 621 dari The Message of the Qur’ān; juga sūrah 7:172 dan juga catatan kaki 

139 pada h. 230 dari karya yang sama). Alhasilnya, agama Islam sering 

 
55 Ismail Ibrahim, Nawwab. “Berlin to Makkah: Muhammad Asad’s Journey into Islam”. 
Saudi Aramco World jan/feb (2002): 6-32, diakses dari  
http://archive.aramcoworld.com/issue/200201/berlin.to.makkah-
muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm 
56 Muhammad Asad, Islam di Simpang Jalan. 
57 Muhammad Asad, Jalan ke Mekah, terj. Mukhriz Mat Rus & A. N. Amir (Kuala Lumpur: 
Islamic Renaissance Front, 2019), 214. 

http://archive.aramcoworld.com/issue/200201/berlin.to.makkah-muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm
http://archive.aramcoworld.com/issue/200201/berlin.to.makkah-muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm


179     
DARI YAHUDI KE ISLAM . . . 
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

digambarkan sebagai dīn al-fitrah, membayangkan bahawa ia sepenuhnya 

menjawab kepada karakter yang asli, aspek dalam dari jiwa manusia.” 58    

Karyanya menampakkan perspektif dan pandangan hidup Islam 

(weltanschauung) yang komprehensif yang menunjukkan pemahamannya 

yang luas tentang ciri kebudayaan Barat dan dasar mekanisnya dan 

pertentangannya dengan alam fikiran Islam yang integral yang mencakup 

kriteria moral, falsafah, sejarah, akhlak, politik, budaya, dan sosialnya. Ia 

memberikan pemahaman yang progresif tentang keutamaan Islam yang 

mementingkan hal-hal metafisik, pengetahuan, hukum, syariat, individu, 

dan akhlak.  

Kesan ini seperti dirumuskan oleh Syed Muhammad Naquib al-

Attas tentang kesatuan doktrin Islam yang harmonis: “Islam adalah 

hubungan harmoni yang terjalin antara jiwa dengan raga…ia adalah 

penerimaan dengan sepenuh hati terhadap kebenaran kesaksian (kalimah 

shadahah)…Islam adalah kesatuan dari semua itu. Bersama segala 

tuntutannya, dalam keyakinan dan dalam perbuatan, dalam peribadi 

seorang Muslim dan dalam masyarakat sebagai suatu keseluruhan.” 59  

Prinsip Islam yang syumul dan kekuatan moral yang digarisbawahi dalam 

hukum menekankan pemikiran dan citranya yang seimbang. Menurut 

Muhammad Asad, perhatian Islam “tidak hanya dalam hal-hal spiritual 

atau etika tetapi juga dalam tiap suatu yang menyangkut dengan jalan umat 

yang praktikal – yakni, konfigurasi sosial dan tindak tanduk politiknya.” 60  

Dalam hubungan ini penegakkan institusi politik mempunyai kaitan yang 

intrinsik dengan emosi dan aspirasi umat secara keseluruhan: “Kesadaran 

bahwa persoalan tentang masyarakat dan politik berkait erat dengan 

permasalahan spiritual dan tidak dapat dipisahkan dari apa yang kita 

fahami sebagai “agama” adalah setua Islam itu sendiri. Ia sentiasa hidup 

dalam pemikiran para pemikir Islam dan dalam emosi massa yang kurang 

 
58 Muhammad Asad, The Message of the Quran. 
59 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Islam dan Sekularisme, terj. Khalif Muammar A. 
Harris (Kuala Lumpur: RZS-CASIS & Himpunan Keilmuan Muslim, 2020). 
60 Muhammad Asad, Prinsip Pemerintahan dan Kerajaan dalam Islam, terj. A. Y. Mohd Nor 
& A. N. Amir (Bangi: UKM Press, 2019), 7. 



180     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

jelas sepanjang sejarah Islam. Malah, sebagian besar dari sejarah ini telah 

berkembang di bawah dorongan kerinduan yang berakar dengan 

mendalam bagi penegakkan dari apa yang secara kasar, dan sering dengan 

keliru, ditanggapi sebagai “negara Islam”. 61 

Menurut Asad nilai-nilai material dan spiritual yang seimbang ini 

ditanam dalam kesedaran dan sistemnya secara keseluruhan, di mana: 

“Kami menganggap Islam sebagai lebih unggul dari sistem-sistem agama 

yang lain kerana ia mendekap kehidupan secara keseluruhannya. Ia 

mengambil dunia dan akhirat, jiwa dan tubuh, individu dan masyarakat, 

dengan setara dalam perkiraan. Ia mempertimbangkan tidak hanya 

kemungkinan yang tinggi dari sifat manusia, tetapi juga keterbatasan dan 

kelemahannya yang asli. Ia tidak mengenakan yang mustahil atas kita, 

tetapi mengarahkan kita bagaimana untuk memanfaatkan dengan cara 

terbaik kita dan untuk mencapai kenyataan yang lebih tinggi di mana tidak 

ada perbenturan dan permusuhan antara idea dan tindakan. Ia bukanlah 

satu jalan di antara jalan-jalan yang lain, malah satu-satunya jalan, dan 

Lelaki yang menyampaikan kepada kita ajaran ini bukan cuma seorang 

pemberi petunjuk di antara pemberi petunjuk yang lain, tetapi satu-satunya 

Pemberi petunjuk. Untuk mengikutinya dan semua yang dia lakukan dan 

perintahkan adalah untuk mengikut Islam; untuk menyingkirkan 

sunnahnya adalah untuk menyingkirkan kenyataan dari Islam.” 62 

Dalam menggarap pemahaman ayat suci al-Qur’an, Asad 

memperlihatkan makna falsafah yang mendalam yang ditekankan dalam 

wahyu ilahi yang berkesan dalam mengangkat nilai akhlak dan 

keperibadian Muslim yang esensial dan menanam kesadaran rasional dan 

kesempurnaan fikiran dan ijtihad. Ciri-ciri kesederhanaan dan 

kemampanannya inilah yang bertanggungjawab mendorong kemajuan 

budaya dan intelektualitas. Ide yang dikembangkan dalam penulisannya ini 

 
61 Muhammad Asad, Prinsip Pemerintahan dan Kerajaan dalam Islam, terj. A. Y. Mohd Nor 
& A. N. Amir (Bangi: UKM Press, 2019), 7.  
62 Muhammad Asad, Islam di Persimpangan Jalan, 99. 
 
 



181     
DARI YAHUDI KE ISLAM . . . 
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

menjelaskan pandangan hidup Islam yang perseptif tentang intisari hukum 

dan maqasid syariat, maslahah, adab, perundangan, ekonomi, sosio-politik 

dan etika. 

Kesan spiritual yang banyak dihimbau dalam The Road to Mecca 

adalah tentang spiritualitas Nabi (saw) yang menghidupkan suasana 

Madinah seperti digambarkan: 

“Malahan sesudah tiga belas abad kehadiran spiritualnya, keadaannya 

hampir tetap sama saja. Hanya karena beliaulah kelompok desa yang 

berserakan yang pada waktu itu bernama Yathrib, menjadi sebuah kota 

dan dicintai oleh segenap kaum Muslimin sampai hari ini, dan tak ada 

tandingannya di mana pun jua. Malahan itu pun bukan lagi namanya 

sendiri; karena lebih dari tiga belas abad telah dinamakan Madinat an-

Nabi, ‘Kota Nabi.’ Selama lebih dari seribu tiga ratus tahun, demikian 

besar rasa cinta dituangkan di sini sehingga segala bentuk dan gerak 

memperoleh semacam ikatan gerakan, sedang segala perbedaan lahir 

mendapatkan peralihan berirama menuju perpaduan harmonis.”.  

“Inilah kebahagiaan yang dikecap setiap manusia di sini – paduan 

harmonis yang mempersatukan…Tak pernah ada sebuah kota pun 

yang dicintai hanya demi seorang pribadi yang tunggal; tak pernah ada 

seorang manusia pun yang wafat seribu tiga ratus tahun yang silam 

demikian dicintai pribadinya oleh demikian banyak manusia menyamai 

beliau, yang kini terbaring di bawah kubah hijau yang besar itu. 

“Sungguh tepat, karena ia tidak lain hanyalah seorang manusia, sebab 

ia hidup sama seperti manusia lain, yang menikmati kesenangan dan 

menanggung penderitaan penyakit manusia, sehingga mereka yang 

berada di sekitarnya mencurahkan kasih sayang mereka kepadanya. 

Cinta ini tidaklah lenyap bersama wafatnya, akan tetapi terus hidup 

dalam kalbu pengikut-pengikutnya, laksana leitmotif sebentuk 

nyanyian yang terdiri dari beraneka nada. Kasih sayang itu terus hidup 

di Madinah. Cinta itu dibuktikan kepada kita dengan setiap butir batu 

kota kuno itu. Rasanya kita dapat menyentuh, akan tetapi tak dapat 

menawannya dengan kata-kata…”.63 

 
63 Muhammad Asad, Jalan ke Makkah,  
 



182     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

 

E. Simpulan  

Dari temuan kajian ini jelas memperlihatkan pengaruh dan desisif 

dari karya terjemah Muhammad Asad,The Message of the Qur’an dan buku 

The Road to Mecca yang berperanan dalam menjembatani dunia Islam dan 

Barat dan memperkuat nilai peradaban dan kesadaran metafisik dan 

ketuhanan. Ini dimanifestasikan oleh pandangan universal tentang 

ketanzihan Tuhan, dan semangat ihsan dan kemanusiaan sebagai kekuatan 

penyatun antara peradaban dan budaya. Penjelajahannya di dunia Timur 

dan Barat telah memungkinkannya untuk membawa narasi yang signifikan 

tentang nilai-nilai spiritual yang membentuk pandangan hidup dan akal 

budi manusia dalam memaknai ajaran-ajaran tauhid serta ruh dan nilainya 

yang essensial. Ia mencakup keluasan horizon dari nilai-nilai spiritual 

dalam penghidupan bangsa-bangsa Semitik dari kepercayaan Yahudi dan 

Islam yang dibentuk oleh faham tauhid yang berakar dalam kitab-kitab 

samawi, yang sekaligus menampakkan keyakinan religius dan pemahaman 

Asad yang seimbang tentang tradisi dan syariat moral Islam yang 

mengimbangi unsur-unsur fisik, emosi dan kejiwaan yang integral dalam 

kehidupan. Implikasi dari kajian ini menunjukkan kekuatan idealisme 

tauhid dan faham humanistiknya yang dapat dimanfaatkan dalam mengikat 

jaringan dialog lintas budaya dan peradaban. Rekomendasi kajian 

menganjurkan supaya buku ini dijadikan buku daras dalam kursus 

peradaban di semua tingkat baik institusi awam maupun swasta untuk 

memperkenalkan masyarakat dengan nilai kemanusiaan dan 

spiritualitasnya yang luas yang menanamkan doktrin dan faham 

keagamaan yang universal dan pragmatis.   

 

 

 
 



183     
DARI YAHUDI KE ISLAM . . . 
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

DAFTAR PUSTAKA 

Chande, Abdin. “Symbolism and Allegory in the Qur’an: Muhammad 
Asad’s Modernist Translation”. Islam and Christian-Muslim 
Relations 15, 1 (2004): 79-89. 

Saeed, Abdullah. “The nature and purpose of the community (ummah) in 
the Qur’an.” In Lucinda Mosher & David Marshall, eds., The 
Community of Believers Christian and Muslim Perspectives. Washington, 
DC.: Georgetown University Press, 2013.  

Abroo, Aman Andrabi. Muhammad Asad: His Contribution to Islamic Learning. 
New Delhi: Goodword Books, 2007. 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Islam dan Sekularisme. Terj. Khalif 
Muammar A. Harris. Kuala Lumpur: RZS-CASIS & Himpunan 
Keilmuan Muslim, 2020. 

Al-Faruqi, I.R, Al-Tawhid: Its Implications for Thought and Life. Herndon, 
Virginia: IIIT, 1992.  

Al-Zamakhshari, Abu al-Qasim Mahmud b. ‘Umar, Al-Kashshaf ‘an Haqa’iq 
al-Tanzil, ed. W. Nassau Lees. Calcutta: W. Nassau Lees, 1856. 

‘Ali, Unal. The Quran with Annotated Interpretation in Modern English. Tughra 
Books, 2008. 

Arshad, Muhammad. “Muhammad Asad: Twenty-Six Unpublished 
Letters.” Islamic Sciences, vol. 14 (iss. 1, summer 2016): 25-66. 

Arshad, Muhammad. “A Life in Letters: Muhammad Asad and Pola 
Hamida Asad to Muhammad Husain Babri. Part I: Sixty-Eight 
Letters (1937-1963).” Islamic Sciences, vol. 15 (no. 1, summer 
2017): 3-71. 

Asad, Muhammad. Sahih al-Bukhari: Translated from the Arabic with 
Explanatory Notes and Index (volume I – part I). Srinagar, Kashmir: 
The Arafat Publications, 1935. 

———. The Road to Mecca. New York: Simon & Schuster, Inc, 1954. 

———. The Road to Mecca. Cet. 4. Gibraltar: Dar al-Andalus Limited, 1980. 

———. The Message of the Quran. Gibraltar: Dar al-Andalus Limited, 1980. 

———. Islam di Simpang Jalan. Terj. M. Hashem. Bandung: Penerbit 
Pustaka, 1981. 



184     
Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an 
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

———. Jalan ke Makkah. Terj. Fuad Hashem. Bandung: Mizan, 1985. 

———. This Law of Ours and other Essays. Gibraltar: Dar al-Andalus 
Limited, 1987. 

———. The Road to Mecca. Cet. 5. Louisville, KY: Fons Vitae Publishing, 
1993. 

———. Risalah al-Qur’an, Juz 30. Terj. A. N. Amir. Kuala Lumpur: Islamic 
Renaissance Front, 2012. 

———. The Road to Mecca. London: The Book Foundation, 2014. 

———. Islam di Persimpangan Jalan. Terj. A. N. Amir. Kuala Lumpur: 
Islamic Renaissance Front, 2016. 

———. Prinsip Pemerintahan dan Kerajaan dalam Islam. Terj. A. Y. Mohd Nor 
& A. N. Amir. Bangi: UKM Press, 2019.  

———. Jalan ke Mekah. Terj. Mukhriz Mat Rus & A. N. Amir. Kuala 
Lumpur: Islamic Renaissance Front, 2019. 

Asad, Muhammad & Pola Hamida Asad. Home Coming of the Heart (1932-
1992): Part II of the Road to Mecca, ed. M. Ikram Chaghatai. Pakistan 
Writers Cooperative Society, 2016. 

Beyoud, Lydia. “A Road to Mecca (Review).” The Middle East Journal, vol. 
65 (no. 1, winter 2011): 163-165. 

Harder, Elma Ruth (tr.). “Muhammad Asad and The Road to Mecca: Text of 
Muhammad Asad’s Interview with Karl Gunter Simon”. Islamic 
Studies 37, 4 (1998): 533-544. 

Alsager, Haroon Nasser. “A Pragma-Stylistic Analysis of Muhammad 
Asad’s The Road to Mecca (June 27, 2024). 
http://doi.org./10.5430/wjel.v15n4p60.  

Hasan, Zillur Rahim. “Muhammad Asad Visionary Islamic Scholar.” 
Washington Report on Middle East Affairs, September (1995): 45-46. 

Hoffman, Murad W. “Muhammad Asad: Europe’s Gift to Islam”. Islamic 
Studies 39, 2 (2000): 233-247. 

Ismail Ibrahim, Nawwab. “Berlin to Makkah: Muhammad Asad’s Journey 
into Islam”. Saudi Aramco World jan/feb (2002): 6-32, diakses dari  
http://archive.aramcoworld.com/issue/200201/berlin.to.makk
ah-muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm 

http://doi.org./10.5430/wjel.v15n4p60
http://archive.aramcoworld.com/issue/200201/berlin.to.makkah-muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm
http://archive.aramcoworld.com/issue/200201/berlin.to.makkah-muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm


185     
DARI YAHUDI KE ISLAM . . . 
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 
Doi: https://doi.org/10.47454/itqan.v11i2.1137 

Josef, Linnhoff. “A Modern-day Zahiri? The Legal Thought of 
Muhammad Asad (1412/1992)”. The Muslim World 111, 3 (2021): 
425-443. 

Kenneth, X. Robbins, ed. Four People of the Book: From Foreign Jewish Roots to 
South Asian Islamic Roles. Maryland: Kenneth X. and Joyce 
Robbins Collection, 2022. 

Martin Kramer, “The Road from Mecca: Muhammad Asad (born Leopold 
Weiss).” In Martin Kramer, ed., The Jewish Discovery of Islam: Studies 
in Honor of Bernard Lewis. Tel Aviv: The Moshe Dayan Centre for 
Middle Eastern and African Studies, 1999.  

Maryam, Jameelah. Surat Menyurat Maryam Jamilah – Maududi. Fathul 
Umam (tr.). Bandung: Penerbit Mizan, 1983. 

Misch, Georg. A Road to Mecca: The Journey of Muhammad Asad [DVD. 92 
minutes]. Brooklyn, N.Y.: Icarus Films, 2009. 

Chaghatai, M. Ikram. Europe’s Gift to Islam: Muhammad Asad. New Delhi: 
Adam Publishers and Distributors, 2007.  

Abdullah, Nurhayati & Kamarudin Salleh. “Implikasi Tafsiran 
Muhammad Asad bagi Perkataan ‘Islam’ terhadap Pegangan Ahl 
al-Sunnah wa al-Jamaah”. International Journal of Islamic Thought 14, 
12 (2018): 86-98.  

Payne, Robert. “In Arabia Was His Answer; The Road to Mecca by 
Muhammad Asad,” The New York Times, Aug. 15, 1954. 

Rosli, Salsabila & Firuz Akhtar Lubis. “Muhammad Asad Intelektual Islam 
Abad ke-20”. Jurnal Islam dan Masyarakat Kontemporari 22, 1 (2020): 
129-139. 

Rosli, Salsabila & Firuz Akhtar Lubis. Muhammad Asad: Pengembaraan 
Kerohanian Si Orientalis Yahudi. Bangi: UKM Press, 2022. 

Asad, Talal . “Dr. Mohammad Asad – A Life for Dialogue”, International 
Symposium, King Faisal Centre for Research and Islamic 
Studies, April 11, 2011.  

Tayyab, Muhammad. “Alienation and Spiritual Vacuum: A Glimpse into 
‘The Road to Mecca’ from Modernistic Perspective”. European 
Journal of English Language, Linguistics and Literature 14, 1 (2017): 
16-26 

 


