—d

Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185
DOI: https:/ /doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137
ISSN: 2442-255X, e-ISSN: 2579-6275

AL ITC

=
Jurnal Studi Al-Qur'an N

DARI YAHUDI KE ISLAM
Pergulatan Muhammad Asad dengan Al-Qur’an dan
Perenungan Makna Wasatiyyah

FROM JEWS TO ISLAM
Spiritual Journey of Muhammad Asad with the Qur’an and
the Meaning of Wasatiyyah

L Bagedl e
o) Y5 (30,8055 o0 S Ol ad i 2tglas

Ahmad Nabil Amir
Former Associate Research Fellow, International Institute of Islamic Thought
and Civilization ISTAC-IIUM), Kuala Lumpur.

nabiller2002@gmail.com

Tasnim Abdul Rahman
Fakulti Pengajian Kontemporari Islam, Universiti Sultan Zainal Abidin
Terengganu.

tasnimrahman(@unisza.edu.my

Abstrak

Artikel ini bertujuan menyingkap petjalanan spiritual Muhammad Asad (1900-1992),
seorang berlatar belakang Barat-Yahudi sekuler tentang al-Qur’an dalam karyanya, The
Message of the Qur'an dan buku travelognya The Road to Mecca yang memuat pengalaman-
pengalaman nyata yang ditempuhnya sepanjang 23 hati perjalanannya di padang pasir
menuju ke Mekah. Persoalan yang dikaji adalah sejauh mana buku ini menampakkan
kesan-kesan spiritual dan kesedaran batinnya tentang pandangan metafisik dan keimanan.
Pada dasarnya buku ini merekam perjalanan fisik yang dilaluinya sepanjang 23 hari dari
Tayma ke Mekah dan kisah-kisah petualangannya di padang pasir tandus di Iran, Syria,
Turki, serta gurun Nufud dan Rub‘ al-Khali (Gurun Kosong) di jazirah Arab, serta nilai
yang ditemuinya dalam kehidupan masyarakat Arab di Timur Tengah dalam pencariannya


mailto:nabiller2002@gmail.com
mailto:tasnimrahman@unisza.edu.my

Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an
“ Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185
152 Doi: https:/ /doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

tethadap Islam. The Message of the Qur'an dan komentarnya Meditation menguraikan
pengalaman dan kesan-kesan spiritual yang diilhami dari W7t Suci al-Qur’an. Kajian ini
bersifat deskriptif-kualitatif dengan pendakatan analisis isi. Ia menerapkan kaedah
interpretatif dan historiografi dalam analisis teks. The Road to Mecca dan The Message of the
Qur'an bagaikan memuat intisari dan premis dasarnya. Hasil kajian mennekankan
pengalaman emosi yang bermakna dan mengesankan tentang keyakinan religiusnya dan
pengaruhnya terhadap nilai dan pandangan hidup serta kesadaran jiwa dan keagamaannya
yang integral dan esensial. Lebih lanjut, bagi Asad Islam adalah jalan tengah (wasatiyyah)
paling rasional yang bisa menjembatani peradaban Barat yang matrealis dan Timur yang
sering dipandang mistis. Kajian ini menggambarkan pengalaman personal seseorang
mencari kebenaran melampaui perjalanan lintas geografis-budaya serta lintas iman.

Kata Kunci: Muhammad Asad, The Message of the Qur'an, Perjalanan Spiritual, Islam,
wasatiyyah.

Abstract

The article aims to analyses the spiritual impression of Muhammad Asad (1900-
1992) with his Western-secular Jews background, in relation with the Qur’an as

highlighted in his magnum opus The Message to the Qur’an and its commentary
The Meditation as well as in his 23 days physical journey from Tayma to Mecca,

leading to his discovery of Islam as alluded to in his remarkable autobiography,

The Road to Mecca. The research explores the extent of its spiritual impression

on his consciousness of metaphysical ideas and tawhidic worldview. The book
reflected his Arabian journey travelling across sand desert of Iran, Syria, Turkey
as well as the Nufud and Rubu‘al-Khali (the Empty Desert) of Arabian Peninsula.

It depicted an enduring value he found in the Arab people and the ideal of Islam

he learned from its people. The paper employed descriptive-qualitative method
with content analysis approach. It analyzed the text of The Road to Mecca and
the Message of the Qur’an using interpretative and historiographical approach to

Identify its essence and basic premise. The finding shows that the book illustrates
his emotional and spiritual quest for truth depicted through his experience in the

landscape of Arabia that resonates with his consciousness of Islamic identity and
belief; informing its spiritual and religious outlook oflife. The book reminisces of
his past profiling his accomplishment in integrating sacred meaning of religion

Into practical term oflife. Furthermore, for Asad, Islam Islam is the most rational
middle path that can bridge the materialism Western civilization and the East
wich s regarded as mystical. This study describes a personal experience of a man

In seeking the truth, beyond geographical-cultural borders, and even inter-
religions.

Keywords: Muhammad Asad, The Message of the Qurt’an, Spiritual Journey,
Islam, Wasatiyyah.



DARI YAHUDI KE ISLAM . ..
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

3

P
2y (1081080) s ssd (35 )1 L e CanSOl ) el s Gug
LS o S 0T, s ol I e sl gy 8 Rudls 53 Sas
&:-Jj\ 49\35 &y «(The Message of the Qur’an) QLEJ\ A, des 3 :L"a'»‘
I Lgale Lasly o) s Oy L“QL\S\ (The Road to Mecca) &8s | G2 )
P (F 9 demy) Slelasl o JlasVledin o) 26 e (sn J o L)yl 2ISC)
T my A 13 38 0 ¢l 35 0L Wy R led) 05,00 oMy
oo 3 43 alin > il ) STs ) elas o Uy 3 ey 505 il
Loy a0 3 B o g a5l ol o 35 S 55 Ly sy 01k Ao
A s oz g 520 G el patnl) sl 3 o e aali
(Meditation) oMb - r-}w)l\ aidas QL.BJ\ A, u\:g r:u“:.g LS r)L«}J\
sl dazady 3UAN el g Leglrldl Loy W wlolhaily ax zed Lo e
N IEI PPN F STRIRCSUNNE S ERGE J LS| FRUE S
O el jelaly Aoy opad) 5513 3 £l LSOl 1 prgiey
Lzl olds pre 3 oMs olall A, 3G I g k)l oS
fer @ els 31 b O Zaae sl s 51l e s ) Lslontis
Al Fo ) aey apass alod) 4y and deglaie JS3s o) ey
LN 62l BT L IS Tyl el y G m gy Yale Uy winoys
Tole Ao 8 Hylas o e Je o 1536 Wlae (az3) Wy Gy b
Nisy At des O3 Loy Ol e S 3 Ll 43 2 5 lasy



Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

154

Ao ) 300 35l aid) oo ol 3 At 52 Lyl sds s
LYl e e Wl e Ded 230ael 5 2,31

) MYl oy M 8 N T, a0 Al el da o lail) LK

A. Pendahuluan

Pengalaman agama yang dilalui dalam praktik ritual banyak
mengilhami  perubahan dalam  kehidupan spiritual  seseorang.
Permasalahan ini menjadi urgensi kajian yang disorot dalam penulisan ini
untuk mengisi kekosongan dalam studi tentang idea-idea keagamaan dan
spiritualitas Muhammad Asad yang banyak mengungkapkan dimensi batin
dan aspek meta fisik dan spiritualitas. Ia melihat kepentingannya dalam
mencetuskan kesadaran terhadap faham agama dan ketuhanannya tentang
idea moral dan etika yang luas dalam al-Qur’an. Justeru makalah ini
menyorot konteks yang melatarbelakangi pengalaman  spiritual
Muhammad Asad (2 Juli 1900-20 Feb 1992/1412) yang digarap dalam
karyanya, The Message of the Qur'an, di samping memoar dan travelog yang
ditulisnya pada 1953, The Road to Mecca® Ia memuat kisah-kisah
petualangan dan pengalamannya mengarungi padang pasir dan gurun-
gurun kosong di tanah Arab, dan pertemuannya dengan bangsa timur dan
nilai kehidupannya yang tradisional di Palestina, Syria, Iraq, Iran,
Afghanistan, Mesir, Libya dan lain-lain. Kesan ini sangat mempengaruhi
jiwa dan kesedaran emosionalnya yang kemudian membawanya memeluk
Islam pada 1926.

Dalam  petualangannya ia menghimbau pengaruh  yang
mengesaninya dan mendorongnya kepada Islam, saat ia melepaskan
ikatannya dengan Eropa pada 1922 dan bergelut dengan kehidupan yang
asing di tengah kawasan perkampungan dan belantara gurun Arab di

I Asad, Muhammad, The Road to Mecca (New York: Simon & Schuster, Inc, 1954).



DARI YAHUDI KE ISLAM . ..
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

‘ 155

Timur Tengah. Pengembaraannya di belahan Arab ini dicatat semasa
mengarungi negeri-negeri terpencil di Palestina, Baitulmaqdis, Mesir,
Jordan, Amman, Syria, Iraq, Kuwait, Iran, Afghanistan dan Turki.
Kenangan ini ditekankan dalam gambaran yang nyata yang
menemukannya dengan pengaruh kebudayaan dan tradisi Islam dan
perbedaannya dengan Eropa dan kebuntuan pemikiran dan kelesuan yang
dirasakannya di setiap memasuki tanah Islam.

Dalam menghimbau pertemuannya semasa ziarah haji ke Mekah
dan Madinah, beliau merekam hasil buah pikiran para ulama yang
menginspirasi pemandangan baru tentang ide-ide perbaikan yang timbul
di tempat asal mereka seperti Haji Agus Salim dari Indonesia, dan Shaykh
Mustafa al-Maraghi dari Mesir — yang digambarkannya sebagai ilmuwan
Muslim paling ulung dan cerdas dari kelompok al-Azhar — yang berasal
dari lingkungan mufti Mesir, Muhammad Abduh, yang telah berhubungan
dalam masa kuliahnya dengan penggagas pan-Islamisme yang
menginpirasi, Sayid Jamal ad-Din al-Afghani. Ia juga banyak bertemu dan
berdialog dengan ulama Syria Amir Shakib Arslan, Sayyid Ahmad Sanusi
Akbar dan Umar al-Mukhtar dari Libya dan kebersamaannya di tengah
masyarakat Baduwi dan alim ulama Saudi seperti Shaykh Abdullah ibn
Bulayhid, Sidi Muhammad Az-Zuwayy dan Shaykh Az-Zughaybi tentang
ajaran-ajaran pembaharuan Shaykh Muhammad ibn ‘Abd al-Wahhab dan
pergolakan politik di tanah Arab dan pengaruhnya dalam pertentangan
mazhab antara Sunni dan Syiah dan kesan-kesannya dalam percaturan

politik di rantau itu.?

Perhatiannya yang mendalam terkait jaringan kebudayaan Islam
dan Barat serta keresahan rohani yang ditanggung di wilayah ini membawa
kepada pemahaman yang tepat tentang landas batiniah dan citra manusiawi
yang mengikat keuniversalannya yang melapangkan jalan bagi sintesis
peradaban Eropa dan Islam. Karya ini sebagai kontribusinya yang asli
terkait nilai kerohanian dan pemaknaannya dalam mendukung cita-cita

2 Muhammad Asad, Jalan ke Mekab, terj. Mukhriz Mat Rus & A. N. Amir (Kuala Lumpur:
Islamic Renaissance Front, 2019), iv.



Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

156

perbaikan masyarakat global. Ia menginspirasi pemahaman alternatif dan
tidak biasa tentang Islam yang dibalut oleh narasi tentang kehidupannya
sendiri, yang disampaikan dalam kisah antara jalan-jalan geografis yang
terjal di bumi dengan pergolakan intelektual dan kerohanian dalam jiwanya

sendiri.3

Terdapat kesenjangan yang jelas dalam kajian-kajian terdahulu
tentang Muhammad Asad yang kurang memperhatikan aspek spiritual dan
metafisik yang dikembangkan dalam buku-buku tafsir dan hadithnya.
Namun secara umumnya, pemandangan batin dan rohaniah yang
dihamparkan dalam buku The Road to Mecca ini tak lekang untuk disorot
dan diulas dalam tinjauan dalam rangka penelusuran buku-buku haji,
catatan anekdot, travelog dan psikologi. Menurut Muhammad Tayyab*
fikiran yang ditampilkan dalam The Road fo Mecca ini telah mengisi
kehampaan dan kekosongan spiritual masyarakat modern yang akibat

keterasingannya dari Tuhan dan alam.

Menurut Ismail Ibrahim Nawwab® kisah pelayaran Asad ke Mekah
dari Berlin ini dan masuknya ke dalam kehidupan spiritual yang baru
menerangkan ibarat yang terungkap dalam Perjanjian Lama yang sering
dikutipnya: “Apapun, ia adalah soal cinta; dan cinta terbentuk dari
perpaduan bermacam sebab: dari keinginan kita dan kesunyian kita, dari
impian kita yang luhur dan kekurangan kita, dari kekuatan kita dan
kelemahan kita. Demikianlah Islam telah masuk ke dalam lubuk hati saya,
laksana seorang pencuri yang memasuki rumah di tengah malam; hanya
saja Islam telah masuk untuk terus menetap selama-lamanya, tidak seperti

3 Robert Payne. “In Arabia Was His Answer; The Road to Mecca by Muhammad Asad,”
The New York Times, Aug. 15,1954,

# Muhammad Tayyab. “Alienation and Spiritual Vacuum: A Glimpse into “The Road to
Mecca’ from Modernistic Perspective”. European Journal of English anguage, Linguistics and
Literature 14, 1 (2017): 16-26.

5> Ismail Ibrahim Nawwab. “Berlin to Makkah: Muhammad Asad’s Journey into Islam”.
Sandi Arameo World jan/feb (2002): 6-32, diakses dari
http://archive.aramcowotld.com/issue/200201 /berlin.to.makkah-

muhammad.asad.s.journev.into.islam.htm


http://archive.aramcoworld.com/issue/200201/berlin.to.makkah-muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm
http://archive.aramcoworld.com/issue/200201/berlin.to.makkah-muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm

DARI YAHUDI KE ISLAM . ..
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

5

seorang pencuri yang masuk untuk kemudian dengan tergesa-gesa keluar
lagi.” 6

Dokumentasi film A Road to Mecca: The Journey of Mubammad Asad
yang dihasilkan oleh Georg Misch? pada 2009 berdurasi 92 menit
memaparkan kisah Leopold Weiss (Muhammad Asad), dari asal usul
Yahudinya di Wienna hingga memeluk Islam pada 1926 dan perjalanannya
di dunia Islam. Penggambarannya dilatarbelakangi oleh pengaruh dari
watak-watak yang mengenalnya secara dekat, menghimbau sejarah dan
pengalaman yang ditinggalkan dalam kehidupannya. Biografi yang rinci ini
difilmkan di Austria, Arab Saudi, Pakistan, Amerika Syarikat, Maghribi dan
Spanyol yang telah memperoleh banyak anugerah terkemuka dalam
Festival Film Antarabangsa 2009 di Baitulmaqdis, Dubai, Maghribi,
Austria dan Vancouver 8. Menurut Lydia Beyoud  ini adalah satu-satunya
dokumentasi tentang Asad yang memberikan gambaran yang seimbang
tentang profil dan pencapaiannya, yang melihat secara luas evolusi dan
cita-cita sosio-politiknya yang mengantarkan dunia Islam ke jalan
demokrasi dan kemodernan, tanpa melepaskan aspek terbaik dari
kebudayaan Muslim dan Arab.

Selain itu, tinjauan umum terkait dengan falsafah dan aspirasi
modernnitas Asad, dan pengaruh intelektualnya dilakukan oleh Salsabila

Rosli dan Firuz Akhtar Lubis!0, Abdin Chande 11, Nurhayati Abdullah dan

¢ Muhammad Asad, Islam di Persimpangan Jalan, terj. A. N. Amir (Kuala Lumpur: Islamic
Renaissance Front, 2016).

"Georg. Misch, A Road to Mecca: The Journey of Mubammad Asad [DVD. 92 minutes]
(Brooklyn, N.Y: Icarus Films, 2009).

8 Aman Andrabi Abroo, Mubammad Asad: His Contribution to Islamic Learning (New Delhi:
Goodword Books, 2007).

° Beyoud, Lydia. “A Road to Mecca (Review).” The Middle East Journal, vol. 65 (no. 1,
winter 2011): 163-165.

10 Salsabila Rosli & Firuz Akhtar Lubis. “Muhammad Asad Intelektual Islam Abad ke-
207. Jurnal Islam dan Masyarakat Kontemporari 22, 1 (2020): 129-139.

11 Abdin Chande. “Symbolism and Allegory in the Qur’an: Muhammad Asad’s Modernist
Translation”. Islkam and Christian-Muslin Relations 15,1 (2004): 79-89



Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

158

Kamarudin Salleh12, Josef Linnhoff13 Elma Ruth Harder!4, dan Kenneth
X. Robbins?> dalam tulisan mereka yang mendiskusikan latar konsepsual

tentang doktrin politik, hukum serta idealisme moral yang dirumuskannya.

Berbeda dari kajian-kajian sebelumnya, makalah ini bermaksud
menelaah intisari pemikiran Asad dalam bukunya The Road to Mecca dan
melihat pengaruh dan kesan-kesan spiritual dan doktrinal yang mendalam
yang dikembangkannya. Ia bertujuan menjelaskan idealisme dan
perspektifnya tentang agama dan wawasan rohaniahnya, yang dikupas
dalam terjemah Al-Qur’an dan travelognya The Message of the Qur'an, The
Road to Mecca atau My Discovery of Islam.

Kajian ini disorot secara deskriptif-naratif dengan pendekatan
analisis isi. Ia berasaskan pada kaedah heuristik, kritik sumber, interpretasi
dan historiografi, yang dirujuk dari teks dasar The Message of the Qur'an yang
diterbitkan Dar al-Andalus pada 1980 dan The Road to Mecca edisi Simon
and Schuster, 1954 dalam memperlembut ide dan premis pokoknya yang
didukung katrya terkait sebagaimana ditulis oleh Martin Kramer 16, M.
Ikram Chaghatai 17, Haroon N. Alsager & Mohamed S. A. Aly, 18 Robert

Payne 19 dan lain-lainnya.

12 Nurhayati Abdullah & Kamarudin Salleh. “Implikasi Tafsiran Muhammad Asad bagi
Perkataan ‘Islam’ terhadap Pegangan Ahl al-Sunnah wa al-Jamaah”. International Journal of
Islamic Thonght 14, 12 (2018): 86-98.

13 Linnhoff Josef. “A Modern-day Zahiri? The Legal Thought of Muhammad Asad
(1412/1992)”. The Muslim World 111, 3 (2021): 425-443.

4 Elma Ruth Harder (tr.). “Muhammad Asad and The Road to Mecca: Text of Muhammad
Asad’s Interview with Katl Gunter Simon”. Islamic Studies 37, 4 (1998): 533-544.

15> Kenneth X. Robbins, ed. Four People of the Book: From Foreign Jewish Roots to South Asian
Istamic Roles (Maryland: Kenneth X. and Joyce Robbins Collection, 2022).

16 Martin Kramer, “The Road from Mecca: Muhammad Asad (born Leopold Weiss).” In
Martin Kramer, ed., The Jewish Discovery of Islam: Studies in Honor of Bernard Lewis (Tel Aviv:
The Moshe Dayan Centre for Middle Eastern and African Studies, 1999).

7M. Ikram Chaghatai. Ewrgpe’s Gift to Islam: Mubammad Asad (New Delhi: Adam
Publishers and Distributors, 2007).

18 Haroon Nasser Alsager, “A Pragma-Stylistic Analysis of Muhammad Asad’s The Road
to Mecca (June 27, 2024). http://doi.org./10.5430/wjel.v15n4p60.

19 Robert Payne. “In Arabia Was His Answer; The Road to Mecca by Muhammad Asad,”
The New York Times, Aug. 15, 1954.



http://doi.org./10.5430/wjel.v15n4p60

DARI YAHUDI KE ISLAM . ..
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

150

B. Riwayat Hidup Muhammad Asad

Bagian ini mendiskusikan secara ringkas riwayat hidup Muhammad
Asad serta apresiasi terhadap karyanya The Message of the Qur'an dan The
Road to Mecca. Ini ditinjau dari rangka teori konsep spiritualitas Islam dan
dialog peradaban. Ia melihat garis besar pemikiran dari latar belakang
pertemuannya yang pertama dengan dunia Islam dalam menemukan
beberapa ciri penting dari pertimbangan teoretis, geografis, tematis dan
budaya yang membentuk horizon dan lanskap intelektualnya yang
mengesankan.

Muhammad Asad nama aslinya adalah Leopold Weiss. Dilahirkan
pada tanggal 2 Julai 1900 di kota Lvov (Lemberg dalam istilah Jerman),
sekarang di Polandia, yang ketika itu merupakan bagian kekaisaran Austria.
Beliau berasal dari keturunan rabbi yang panjang, yang diputuskan oleh
bapaknya, yang menjadi peguam. Asad sendiri mendapat pendidikan agama
yang mendalam dalam tradisi rabbi melalui keluarganya. Ia adalah
pengarang muda yang berbakat, pengembara dan ahli bahasa, yang
menguasai teks Bible dan Talmud dan mahir bahasa Hebrew dan Aramaic
sejak muda. Ia mempelajari Perjanjian L.ama dari naskhah asli selain teks
dan komentar Talmud, Mzshna dan Gemara, serta mendalami seluk beluk
penafsiran Bible, Targum.

Ia dibesarkan dalam keluarga Yahudi yang sekuler di kota
kosmopolitan Vienna. Weiss muda yang ketika itu berusia 14 tahun
mencoba lari dari sekolah dan berusaha dengan gagal untuk masuk tentara
Austria untuk direkrut dalam Perang Dunia Pertama. Namun setelah
akhirnya direkrut secara rasmi, kekaisaran Austria runtuh, bersama dengan
mimpinya tentang kemegahan militer.

Setelah perang, Asad meneruskan kursus ilmu falsafah dan sejarah
kesenian di University of Vienna pada 1918. Namun pengajian itu gagal
memuaskannya yang lantas membuatnya pergi untuk mencari kepuasan
di tempat lain. Vienna pada masa itu merupakan sebuah kota intelektual




Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

160

dan budaya yang utama di Eropa, rumah bagi perkembangan perspektif-
perspektif baru tentang psikologi, bahasa dan falsafah. Tidak hanya
institusi akademiknya, bahkan kafe-kafenya terkenal dengan perdebatan
seputar psikoanalisis, epistemology positivisme, analisis linguistik dan
semantik. Ini adalah periode ketika suara Sigmund Freud, Alfred Adler dan
Ludwig Wittgenstein yang distingtif memenuhi ruang dan bergema di
seluruh dunia. Dalam situasi ini, Weiss tak melepaskan peluang mengikuti
perbincangan yang mengasyikkan, dan ia terkesan dengan semangat para
pelopor  itu, meski  kesimpulan-kesimpulan  utama  mereka

meninggalkannya ketidakpuasan. 20

Menjelang 1920 ia menarik diri dari kursus ijazahnya di Vienna dan
pergi ke Berlin untuk terlibat dalam persuratkabaran. Perantauannya ke
Eropa Tengah, telah membawanya “terlibat dalam bermacam-macam
pekerjaan berumur singkat” sebelum sampai di Betlin. D1 sini, adu untung
membawanya dari hanya agen yang mengirimkan berita untuk surat kabar
menjadi seorang wartawan. la kemudian bertemu dengan sutradara film
Fritz Lang, dan diambil sebagai pelapor bagi wakil berita Amerika di
Berlin. Pada 1922 ia menjelajah ke Palestina, menetap di rumah pamannya
Dorian Feigenbaum, seorang ahli jiwa di Jerusalem. Di sana ia mengenal
dan tertarik pada orang-orang Arab dan terutama bagaimana Islam
meresap dalam kehidupan seharian mereka dengan makna eksistensial,

kekuatan rohani dan ketenangan batin.

Di sana ia dipekerjakan oleh agensi surat kabar Franfurter Zeitung
sebagai pelapor luar yang kala itu merupakan salah satu surat kabar paling
terkemuka di German dan Eropa. Tugas itu membawanya memasuki
daerah-daerah Mesir, Maroko, Arab Saudi, Iran, Afghanistan, Syria,
Amman, Iraq, Kurdistan, Asia Tengah dan selatan Russia untuk mengenali
dunia Islam secara lebih dekat. Sebagai jurnalis, ia bepergian dengan

20 Ismail Ibrahim, Nawwab. “Berlin to Makkah: Muhammad Asad’s Journey into Islam”.
Sandi Arameo World jan/feb (2002): 6-32, diakses dari
http://archive.aramcowotld.com/issue/200201 /berlin.to.makkah-

muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm


http://archive.aramcoworld.com/issue/200201/berlin.to.makkah-muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm
http://archive.aramcoworld.com/issue/200201/berlin.to.makkah-muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm

DARI YAHUDI KE ISLAM . ..
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

‘ 161

ekstensif, berhubungan dengan orang kebanyakan, berdiskusi dengan
cendekiawan Islam, dan menemui kepala-kepala negara di Palestina, Mesir,
Transjordan, Syria, Iraq, Iran dan Afghanistan. Ia bertemu dengan
pembaharu Islam di Kaherah, Shaykh Mustafa al-Maraghi (1881-1945)
yang kemudian membawanya masuk Islam pada 1926. Ia memeluk Islam
di Berlin di hadapan imam kota yang terdiri dari masyarakat Islam yang
kecil dan menyandang nama Muhammad Asad, sebagai penghormatan
kepada Nabi Muhammad, dan Asad — bermakna “singa” — mengingatkan
kepada nama asalnya.

Untuk mempelajari masyarakat dan budaya Islam lebih jauh di
Timur, Asad meninggalkan jazirah Arab untuk ke India pada 1932. Di sana
ia menjumpai ahli falsafah dan penyair terkenal Muhammad Iqgbal, bapak
pembaharu Pakistan. Igbal meminta Asad untuk membatalkan hasratnya
berjalan ke timur Turkistan, China dan Indonesia, dan tinggal saja “bagi
menolong memperjelas premis intelektual negara Islam yang bakal
dibangun.”?! Asad kemudian menarik kekaguman Igbal, dan penghargaan

umum, dengan penerbitan monografnya pada 1934 Is/an at the Crossroads.

Dari kaki langit gurun dan hamparan debu gersang Arab, dan
perjalanannya ke selatan India, berkat dorongan Muhammad Igbal, Asad
telah menghasilkan karya yang signifikan, terjemah dan syarahnya atas
Sahib al-Bukhari yang dikeluarkan dalam bahasa Inggeris, dihabiskan
sepanjang sepuluh tahun, yang kebanyakannya dirampungkan di Kashmir
(1934) dan Lahore (1939).22 Ide untuk mengulas kitab Sahih ini timbul
semasa beliau mempelajari wum al-hadith di Madinah dan pengetahuan
yang ditempuh selama lima tahun di sana. Jilid pertamanya dikeluarkan
pada 1935 sebelum terjadinya perang dunia kedua. Tiga puluh lima
penggalan lain yang sempat ditulis hanyut dalam kekacauan agama di

2l Asad, Muhammad, Jalan ke Mekah, terj. Mukhriz Mat Rus & A. N. Amir (Kuala
Lumpur: Islamic Renaissance Front, 2019), 2.

22 Asad, Muhammad, Sabib al-Bukbari: Translated from the Arabic with Explanatory Notes and
Index (volume I — part 1) (Srinagar, Kashmir: The Arafat Publications, 1935).



Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

162

Punjab, dan naskahnya bersama koleksi kitab perpustakaannya
dihanyutkan arus sungai Ravi.

Dalam wacana politik Asad telah menghasilkan The Principles of State
and Government in Islam yang mendapat pengakuan maupun kritikan meluas.
Beliau dikenang karena perjuangannya yang telah memungkinkan
pembebasan wilayah-wilayah Islam dari kekuasaan penjajah. Menjelang
1940-an Asad singgah ke Lahore, India dan menemui pemuka hadith
tradisional sebagai Maulana Muhammad Ali, Dr. Saced Ahmad dan
Mahmud Shaukat. Asad berhijrah ke Pakistan pada 1947 dan ditunjuk oleh
pemerintah untuk merumuskan dasar-dasar ideologi bagi negara yang
baru. Ia mengepalai Department of Islamic Reconstruction dan membantu
Muhammad Igbal (1876-1938) merumuskan dasar-dasar republik Islam
Pakistan. Kemudian menjelang 1949 ia dipindahkan ke Kementerian Luar
Pakistan untuk mengepalai bagian Timur Tengah, di mana ia berusaha
untuk memperkuat hubungan Pakistan dengan negara-negara Islam yang
lain. Ia menutup karir diplomatiknya dengan berkhidmat sebagai
Perwakilan Tetap Pakistan ke Perserikatan Bangsa-Bangsa — jabatan yang
ia lepaskan pada 1952 untuk menulis autobiografinya, The Road to Mecca.
Setelah menulis buku ini, ia meninggalkan New York pada 1955 dan
akhirnya menetap di Spanyol. Ia juga ditunjuk sebagai Penasihat
pemerintah kerajaan Saudi, Raja Saud, dan Raja Faysal dan mengikat
hubungan formal dengan Putera Salman, wali kota Riyadh dan Shaykh
Ahmad Zaki al-Yamani, yang mengepalai kementerian Minyak dan
Sumber Daya Alam di Saudi.

Pada separuh akhir 1987, Asad mengeluarkan This Law of Ours and
Other Essays yang terdiri dari himpunan artikelnya dari kertas catatan,
risalah dan ceramah radio yang merepresentasi karya dan pemikirannya
dari pertengahan 1940-an hingga 1987. Dikumpulkan oleh isterinya Pola
Hamida Asad yang dalam pengantarnya mengatakan pembacanya akan
terpukau, “tidak cuma pada ketepatan waktu dan keabadian yang
menakjubkan daripada pemikiran dan ramalan-ramalan ini, tetapi juga



DARI YAHUDI KE ISLAM . ..
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

‘ 163

dengan keselarasannya yang besar.” 23 Karya ini mendiskusikan tentang
peradaban Islam dan Barat dan struktur perundangan Muslim. Secara
khusus, ia menguraikan tentang sumber asal syariat dan keperluan zzhad
dan intisari fatwa dan hukum kreatif yang dinukil dari para Sahabat dan
fugaha besar pada masa lampau tentang pentingnya pemikiran yang
independent berasaskan pengambilan teks al-Qut’an dan sunnah Nabi
(saw). Karya ini memuat tinjauan Asad tentang asas ideologi negara
Pakistan serta pertembungan Islam dengan Barat. Ia menyingkap cakupan
dan implikasi yang praktikal dari hukum-hakam syariat, menghimbau
peranannya dalam menyusun konstitusi Pakistan dan kritiknya ke atas
aliran pemikiran hukum dan kejumudan fiqih selama bertahun-tahun.

Ia terlibat aktif dalam gerakan pembaharuan dan pengembangan
intelektual dan berpetualang ke belahan Timur dan Barat, menempuh
kehidupan selama 14 tahun di Tangiers, utara Maroko, sebelum menepat
ke Mijas, Andalusia, sebuah wilayah sederhana berpenduduk kecil di
Spanyol. Karya terjemahnya The Message of the Qur'an (1980) yang memakan
masa 17 tahun sebagian besar dikerjakan di sini, di Villa Assadiya,
Tangiers, utara Maghribi, di mana Asad menetap selama 14 tahun. Ia
menganalisis karya-karya tafsir klasitk dan mazhab tafsir fuqaha,
mutakallimun dan usul di zaman pertengahan dan modern seperti al-
Tabari, Zamakhshari, Razi, Ibn Kathir, Abu Muslim al-Isfahani, Ibn
Hazm, Muhammad Abduh, Rashid Rida, dan al-Maraghi. Penerbitannya
ini menyusul edisi yang dikeluarkan sebelumnya dari sembilan s#rah paling
awal dari mushaf al-Qur’an pada 1964, dengan edisi yang lengkap, sebuah
jilid yang utuh dengan 1000 halaman. Beliau wafat pada 20 Februari 1992
di Granada, Andalus (Sepanyol) ketika berumur 91 tahun dengan
meninggalkan istrinya, Pola Hamida Asad (w. 2007) yang berdarah
Amerika-Polandia.

23 Muhammad Asad, This Law of Ours and other Essays (Gibraltar: Dar al-Andalus Limited,
1987), 1.



Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

164

Selain itu, Asad turut menghasilkan karya-karya lain yang klasik
dan berbobot seperti Unromantisches Morgentand (The Unromantic East), The
Spirit of Lslam, Home-Coming of the Heart, Meditations, jarnal Arafat: A Monthly
Critigne of Muslim Thought dan lain-lain. Namanya kini tercatat dalam daftar
sarjana dan pemikir Islam berbahasa-Inggris terkemuka abad ke-20. Asad
mengungguli semua mualaf lain dari Barat, kerana tidak seorang dari
mereka — bahkan Marmaduke Pickthall — telah menyumbang lebih darinya
untuk menjelaskan Islam sebagai satu ideologi dan menyampaikan
semangatnya yang klasik dalam bahasa kontemporer kepada umat Islam

maupun luar Islam.24

C. Ikhtisar The Message of the Qur’an dan buku The Road to
Mecca

Secara umum The Message of the Qur'an dan komentar singkatnya
Medjtations, melontarkan pemahaman spiritual terhadap al-Quran dari
kupasan ayat dan pesan-pesan batiniah dan maknawiyahnya. Ini turut
dibawakan dalam bukunya The Road to Mecca yang memaparkan kesan-
kesan Asad tentang Islam, dan kisah pergaulannya dalam masyarakat
Muslim dari perspektif seorang Eropa, di mana “Kisah saya hanyalah kisah
penemuan seorang bangsa Eropa tentang Islam dan perihal pergaulannya

dalam masyarakat Islam”. 25

The Message of the Qur'an dan Sahibh al-Bukbari: The Early Y ears of Islam
serta karya-karya biografikal dan travelognya yang lain banyak mencatat
tentang ide spiritual yang menyingkap epistemologi dan pemahaman yang
ideal tentang falsafah dan prinsip spiritulitas Islam, yang diketengahkan
dalam uraiannya yang mendalam pada ayat al-Qur’an dan hadith yang

mencakup secara tuntas makna dan konsep rohaniah yang inklusif dan
holistik.

2+ Ismail Ibrahim Nawwab. “Berlin to Makkah: Muhammad Asad’s Journey into Islam”.
Sandi Arameo World jan/feb (2002): 6-32, diakses dari
http://archive.aramcowotld.com/issue/200201 /berlin.to.makkah-

muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm
2> Muhammad Asad, Jalan ke Mekah, 1.


http://archive.aramcoworld.com/issue/200201/berlin.to.makkah-muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm
http://archive.aramcoworld.com/issue/200201/berlin.to.makkah-muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm

DARI YAHUDI KE ISLAM . ..
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

‘ 165

Ia merumuskan pemikiran dan idealisme Islam yang mendasari
ajaran-ajaran spiritualnya yang membawa nilai kesederhanaan dan
menunjukkan implikasinya yang penting dalam masyarakat Muslim. Karya
terjemahnya berimplikasi luas terhadap pemahaman dan penerapan ajaran
dan amalan spiritual dalam masyarakat yang menggabungkan nilai
kesederhanaan dan kesatuan agama yang mengambil aspek fisik, mental,

lahir dan batin secara seimbang dan harmonis.

The Road to Mecca terbaagi ke dalam 12 bab yang diakhiri dengan
sebuah epilog. Pada halaman pertamanya Asad mendedikasikan buku ini
buat isterinya, Pola Hamida Asad (w. 2007), “Yang melalui kritikan dan
saranan telah memberikan begitu banyak dari hatinya yang bijaksana
kepada buku ini di mana namanya harus tertulis pada halaman judul
bersama dengan nama saya”. 26 Bagian pembuka memuat daftar istilah
Arab dan Persi yang asing kepada pembaca Inggris diikuti dengan
pendahuluan “Kisah di Balik Kisah” dan 12 bab, Haus, Permulaan Jalan,
Angin, Suara, Jiwa dan Raga, Mimpi, Di Tengah Perjalanan, [in, Surat Dari
Persia, Dagjal, Jihad, Ujung Jalan dan diakhiri dengan catatan epilog yang
ringkas. Bahagian epilog ini kemudian membentuk introspeksi singkat
terkait pertemuan terbarunya dengan Raja Faisal b. Abdul Aziz al-Saud (p.
2 November 1964-1975) dalam kunjungan formalnya sebagai wakil
pemerintah Pakistan ke Arab Saudi.

Dalam kesempatan itu ia turut menghimbau pertemuan
terakhirnya dengan Raja ‘Abd al-‘Aziz al Sa‘ud yang legendaris, penggagas
Arab Saudi moden, pada 1951 sebagaimana tercatat dalam catatan kakinya
“Tak lama setelah rampungnya buku ini (1953), Raja Ibn Saud meninggal
dalam usia 73 tahun. Dan dengan kepergiannya, satu tanda batas sejarah
Arabia terlampaui, ketika terakhir saya menemuinya pada musim gugur
1951 (dalam kesempatan kunjungan rasmi ke Saudi Arabia sebagai pejabat
Pakistan), bagi saya tampak, pada akhirnya, ia sadar tentang pemborosan
hidupnya secara tragis. Wajahnya, yang sekali waktu demikian teguh dan

26 Muhammad Asad, The Road to Mecca (New York: Simon & Schuster, Inc, 1954), 1.



Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

166

bersemangat, kini semakin layu. Tatkala berbicara tentang dirinya, ia
bagaikan mengatakan tentang sesuatu yang telah mati dan terkubur jauh

dari kenangan”.?’

The Road to Mecca yang dikeluarkan pada 1954 oleh Simon &
Schuster, Inc., New York, terdiri hampir 380 halaman, menyajikan kisah
yang mempesona seputar pengembaraan Asad di dunia Islam, dan melihat
latar belakang perjumpaannya yang pertama dengan dunia Islam dalam
imbasan dari 23 hari perjalanan padang pasir ke Mekah.

Asad menyajikan pembacanya dengan hampir 380 halaman yang
mempesonakan yang berkisar seputar satu-satunya cinta yang
menawannya sepanjang hidup: Islam. Kisahnya “hanyalah,” katanya
“semata-mata suatu kisah sederhana dari seorang Eropa yang menemukan
agama Islam dan tentang kehidupannya di dalam masyarakat Muslim.” Ia
menulisnya sebagai respon kepada teman-temannya di New York yang
bingung dengan Keislamannya dan identifikasinya dengan masyarakat
Islam. Kisah yang kaya dan disampaikan dengan luar biasa ini merangkumi
kehidupan Asad dari pertumbuhannya di Lvov pada 1900 hingga
perjalanan padang pasirnya yang terakhir di Arabia pada 1932. Ia
menangani tema-tema yang luas: perjalanan dalam ruang materi dan dalam
jiwa, penjelajahan mengarungi bentangan geografi yang luas dan jauh dan

ceruk yang dalam dari jiwa manusia.?8

Pengalaman dramatik ini disorot dalam bukunya yang pertama,
Unromantisches Morgentand: Aus Dem Tagebuch Einer Reise (Leopold Weiss,
Frankfurter Societats-Druckerer, 1924), [The Unromantic East] berdasarkan
penjelajahan dan perhatiannya sebagai koresponden untuk Frankfurter
Zeitung. la diterbitkan pada pertengahan-1920an dan memperlihatkan
pengertian yang dalam dan tak lazim tentang Timur Tengah. Mengimbau
tentang perjalanan dan peninjauannya tentang permasalahan masyarakat
Timur Tengah, ia berpesan kepada Elsa Schiemann, (yang kemudian
menjadi isterinya) di Berlin:

27 Muhammad Asad, Jalan ke Makkabh, tetj. Fuad Hashem (Bandung: Mizan, 1985), 220.
28 Tsmail Ibrahim Nawwab. “Betlin to Makkah:



DARI YAHUDI KE ISLAM . ..
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

‘ 167

“Dalam buku ini saya menggambarkan suatu petjalanan ke dalam wilayah yang
%elainan’ nya dari Eropah adalab terlaln besar untuk dengan mudab djjembatani:
dan perbezaan adalab, dalam satu cara, sama seperti babaya. Kita bidup dalam
keamanan lingkungan kita yang terlaln seragam, di mana banya sedikit yang tidak
terbiasa dan tiada suatu_yang mengejutkan, dan memasuki ke dalam keterasingan
yang dahsyat dari dunia ‘yang lain’”’%°
Buku ini menelusuri perjalanan spiritual dan petualangannya yang
menakjubkan melampaui gunung dan dataran tinggi Afghanistan, Turki,
Kurdistan, Iran, Syria, Iraq, Mesir, Jerusalem, Uzbekistan, Pakistan dan
Arab Saudi dan perspektifnya tentang praktik kehidupan kaum Muslim
yang diserapnya dengan penuh minat. Perjalanan yang ini menceritakan
tentang babak-babak kehidupannya yang signifikan di mana ia terbenam
dalam pengamatan tentang ajaran dan semangat agama yang membawanya
kepada Islam: “and with every day of those two years in Iran and Afghanistan the
certainty grew in me that I was approaching some final answer.” |dan pada tiap hari
selama dua tahun di Iran dan Afghanistan itu kepastian timbul dalam diri
saya yang saya sedang menghampiri sebagian jawaban akhir]|30
Disusun dalam kerangka awal hidupnya di Eropa sehingga
melewati batas Timur Tengah dan jazirah Arab dan melanjut ke India
(1900-1932), buku ini menyingkapkan perjalanan awal dalam karirnya
selaku wartawan luar bagi surat kabar Frankfurter Zeitung untuk mengamati
budaya masyarakat di Timur Tengah, dan kesannya terhadap
perkembangan Islam dan ajaran-ajaran spiritualnya yang bertolak belakang
dengan pandangan hidup Barat. Ini sebagai disikapi dalam pemerhatiannya
yang kritis: “perhatian saya terhadap bangsa-bangsa yang saya kunjungi itu
mula-mula adalah sebagai orang luar saja. Saya melihat susunan masyarakat
dan pandangan hidup yang pada dasarnya berbeda dengan susunan
masyarakat dan pandangan hidup orang-orang FEropa, dan sejak
pandangan pertama, dalam hati saya telah tumbuh rasa simpati terhadap
pandangan hidup yang tenang, yang boleh saya katakan lebih bersifat

2 Muhammad Asad, Jalan ke Mekabh,
30 Muhammad Asad, The Road to Mecca, 214.



Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

168

kemanusiaan jika dibanding dengan cara hidup Eropa yang serba terburu-

buru dan mekanistik...”.31

Asad kemudian menghabiskan sekitar enam tahun di kota suci
Mekah dan Madinah, di mana ia mempelajari bahasa Arab, al-Qur’an,
badith dan sejarah Islam. Pengajian itu membawanya kepada satu
“keyakinan yang pasti, bahawa Islam, sebagai suatu fenomena sosial dan
spiritual, dalam segala kepincangan akibat kekurangan yang ada pada
banyak Muslim, masih merupakan kekuatan yang terbesar yang pernah

dirasakan manusia.”’32

Buku ini mencatat perjalanan transformasinya dari Yahudi kepada
Islam dan semangatnya yang inkuisitif yang membawanya ke ke Mekah.
Dari penelaahan terhadap kitab Perjanjian Lama atau Tanakh dan
syarahnya seperti Talmud, Mishna dan Gemara serta penafsiran Bible dan
Targum dan perbandingannnya dengan naskah al-Qur’an dan hadith, dan
dari penulisan mutakhir karyawan Muslim, dan dari percakapannya dengan
agamawan, pemuka dan intelektual di zamannya, dan perantauannya di
daerah penempatan Muslim menghayati sistem falsafah, budaya, sejarah
dan pemikirannya, telah mendorongnya kepada pemahaman yang benar
tentang Islam dan kemudian menjadikannya masuk Islam pada 1926.

Pergaulan yang melapangkan jalannya kepada agama ini disingkap
dengan menarik dalam tulisannya:

“and I begin to understand that my life could not have taken a different conrse. For
when 1 ask myself, ‘what is the sum total of my life?’ Something in me seems to
answer, you bave set out to exchange one world for another — to gain a new world for
yourself in exchange for an old one which you never really possessed.” And 1 know
with startling clarity that such an undertaking might indeed ftake an entire

lifetime...”.33

Ketertarikannya pada tradisi agama dan faham rasional dan
aklahnya yang seimbang telah membawanya pada pandangan tauhid

3 Muhammad Asad, Jalan ke Mekab,

%2 Muhammad Asad, Islam: di Persimpangan Jalan, tetj. A. N. Amir (Kuala Lumpur: Islamic
Renaissance Front, 20106).

3 Muhammad Asad, Jalan ke Mekabh,



DARI YAHUDI KE ISLAM . ..
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

‘ 169

seperti yang disinggung dalam pernyataannya: “Sejak itu, saya telah
bersungguh-sungguh mempelajari apa yang dapat saya pelajari tentang
Islam. Saya telah mempelajari Al-Quran dan Sunnah Rasul (Aaw). Saya
pelajari bahasa agama Islam berikut sejarahnya, dan saya pelajari
sebahagian besar buku-buku/tulisan-tulisan mengenai ajaran Islam dan
juga buku-buku/tulisan-tulisan yang menentangnya. Semua itu saya
lakukan dalam waktu lebih dari lima tahun di Hejaz dan Najed, dan lebih
banyak lagi di Madinah, sehingga saya bisa mengalami sesuatu dalam
lingkungan yang orisinal, di mana agama ini dikembangkan untuk pertama
kalinya oleh Nabi (saw) yang berbangsa Arab. Sedangkan Hejaz
merupakan titik pertemuan kaum Muslimin dari berbagai negara, di mana
saya dapat membandingkan beberapa pandangan keagamaan dan
kemasyarakatan yang berbeda-beda yang menguasai dunia Islam

sekarang.”34

Asad sempat merampungkan sebuah sekuen pada The Road to
Mecca yang menjejaki petualangannya dari 1932 ke 1980 (catatannya
sehingga 1952 dan dilanjutkan oleh Pola Hamida Asad) yang diterbit pada
2012 oleh The Truth Society, Lahore berjudul Homecoming of the Heart
(1932-1992).35 Kesan ini direkam oleh Hasan Zillur Rahim3¢ dalam
korespondensinya dengan Asad:

“Dalam surat itu saya telah menzabirkan harapan saya agar belian memperlanjut
kisah hidupnya dari mana ditinggalkannya dalam The Road to Mecca. “Saya telah
Janjikan pada isteri saya, yang kian lama mendesaknya,” dia menjawab, “yang saya
barus melanjutkan dan merampungkan memoir saya. Kerja saya_yang selanjutnya
persis itu dan nescaya, sememangnya, termasuk tabun-tabun saya di India dan
Pakistan. .. Doakan mudab-mudaban Tuban mengizinkan saya menyelesaikan
karya ini.” Koresponden kami berlanjut untuk seketika sehingga Asad menjadi
terlalu fenat untuk menjawab. Setelah Asad wafat di Sepanyol pada 1992, saya
menulis kepada Pola Hamida Asad, yang memaklumkan saya yang sambungan

3 Muhammad Asad, Islan di Simpang Jalan 4.

% Muhammad Asad & Pola Hamida, Home Coming of the Heart (1932-1992): Part I of the
Road to Mecea, ed. M. Tkram Chaghatai (Pakistan Writers Cooperative Society, 2016).

36 Zillur Rahim Hasan, “Muhammad Asad Visionary Islamic Scholat,” Washington Report
on Middle East Affairs, September (1995): 45-46.



Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

170

The Road to Mecca hanya separub sempat dilengkapkan oleh Asad — bahagian satu
— dan dia sendiri akan menyudabkan babagiannya yang kedna. la akan
dinamatkan Homecoming of the Heart, “judul yang Asad sendiri ilhambkan.” (Buku
tersebut masih tiada di pasaran Amerika Serikat).

Asad mendukung kepatuhan kepada ajaran al-Qur’an dan sunnab;
yang akhir beliau takrifkan secara umum sebagai “contoh yang Nabi (Saw)
telah tetapkan pada kita dalam sikap, perbuatan dan perkataannya” dan
“satu-satunya penjelasan yang mengikat tentang ajaran Al-Qut’an.”’37
“Sunnah,” menurutnya, “adalah kunci untuk memahami kebangkitan
Islam lebih daripada empat belas abad yang lalu; dan mengapa ia tidak
harus menjadi kunci untuk memahami keterbelakangan kita hati ini?” 38
Seperti pembaharu Islam yang lain, Asad merasakan bahawa pengetahuan
tentang yang dikumpul dan dirakamkan dengan teliti, yang melengkapi dan
menjelaskan al-Qur’an adalah perlu “Untuk melahirkan pemahaman yang
baru dan penghargaan langsung terhadap semangat dan ajaran Islam yang

benar.” 39

Dalam The Road to Mecca, Asad menyingkap kecintaannya yang
mendalam kepada Nabi (saw) dan kesadarannya tentang kehadiran
spiritual Nabi (saw) yang menakjubkan yang menyelimuti Madinah: “Saya
memasuki kota dan menyeberangi pelataran terbuka Al-Manakha yang
luas menuju tembok kota sebelah dalam; setelah melalui pura gerbang
Mesir  yang besar di mana duduk para penukar uvang sambil
menggerincingkan mata uang emas dan perak, saya melangkah ke latar
utama — melalui selintas jalan yang lebarnya kurang-lebih dua belas kaki,
penuh sesak dengan toko-toko di mana di sekitarnya terasa getaran-
getaran hidup yang lembut dan mengasyikkan...akan tetapi biar pun
demikian banyaknya manusia dan jalanan sempit, di sini tak terlihat adanya
kegilaan desak-desakan, karena di Madinah, waktu bukanlah majikan

manusia... Bagi saya agaknya semua orang yang diam di kota ini, atau yang

37 Muhammad Asad, Islam di Persimpangan Jalan,

38 Ibid.,

% Muhammad Asad, Sabih al-Bukbari: Translated from the Arabic with Explanatory Notes and
Index: (volume I — part 1) (Srinagar, Kashmir: The Arafat Publications, 1935).



DARI YAHUDI KE ISLAM . ..
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

‘ 171

kadang-kadang berkeliaran untuk sementara waktu, sudah jelas dapat
dicakup ke dalam apa yang dinamakan masyarakat ruhani, demikian pula
tindak-tanduk mereka, dan hampir semuanya, pada kesan di wajah mereka;
karena semuanya telah berlindung di bawah sinar yang dibawa Nabi (Saw)

yang pada suatu waktu hidup di kota itu, dan kini menjamu para tamu.” 40

D. Tema-Tema Spiritual

Perbincangan yang ada dalam The Message of the Qur'an, The Spirit of
Istam, Home-Coming of the Heart, Meditations, dan The Road to Mecca, banyak
menyinggung ideal-ideal spiritual yang diilhamkan dari pengalaman Asad
yang mengesankan terhadap al-Quran dan penghayatan ruhnya.

Penggambaran tentang ide dan prinsip ruhani yang dikembangkan
Asad dalam penafsirannya berupaya menempatkan doktrin ini sebagai
prinsip yang penting dalam konteks nilai dan dasar yang membentuk

ajaran-ajaran agama dan pandangan hidupnya.

Reposisi pemikiran rohaniah ini ditandai oleh nuansa falsafah dan
moralnya yang terkait dengan pencerahan konsepsual tentang aspek igtisad
(sederhana) dalam hal-hal akidah, amal ibadah, praktik kerohanian,
pengaturan dan tatanan sosial-politik. Pemahaman ini dikupas dalam
banyak tafsirnya yang menyentuh secara tuntas prinsip hukum dan
spiritualitas Islam. Ia menggambarkan tema yang mengakar dan
berimplikasi luas dari semangat dan nilai rohaniah, yang didasari dari

pandangannya yang analitik terhadap teks al-Qur’an dan hadis.

Pemahaman tentang prinsip dan faham rohaniah dari pandangan
agama ini disimpulkan secara intrinsik dalam teks al-Qur’an dan sunnah
yang menetapkan preseden yang tiada taranya terhadap ide yang penting
ini. Ja mempunyai hubungan yang mendalam dalam pandangan hidup
Muhammad Asad, tema yang dipertahankan dengan tuntas dan kritis
dalam penafsirannya, The Message of the Qur'an yang mengilhamkan

40 Muhammad Asad, Jalan ke Makkah,



Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

172

pemahaman tentang konsep dan perspektif religiusnya yang banyak
dijelaskan dalam catatan kakinya yang ekstensif.

Kesan ini diperlihatkan dalam tafsirnya, sebagai dijelaskan dalam
penafsiran surah a/-Shura (42:48): “Dan, perhatikanlah, kalangan yang
berpaling dari risalah Kami tidak lain hanya didesak oleh kelemahan dan
kerapuhan sifat manusia”, Asad menjelaskan dalam catatan kakinya:
“Manusia, kebiasaannya, hanyut dalam pencarian kebendaan dan
kesenangan, pencapaian yang dia identifikasi dengan “kebahagiaan”;
justru, dia menaruh hanya sedikit perhatian terhadap tujuan dan nilai
spiritual, dan terlebih lagi manakala dia diseru untuk meninggalkan
pencariannya yang rakus dengan mengutamakan — padanya masih
hipotetikal — kehidupan di akhirat.”*!

Dalam contoh yang lain, ketika mengunjurkan Ka’bah sebagai titik
tumpuan dalam salat, Asad menunjukkan kesederhanaan reka bentuknya
yang mencerminkan kesan yang ekspresif dari sifat kesederhanaan Islam,
sebagaimana ditunjukkan dalam buku autobiografinya:

“Bangunan persegi yang kecil ini merupakan puncak kerinduan dan mencapainya
berarti suatu penyelesaian. Itulah dia, hampir menyerupai kubus yang sempurna
(seperti arti yang tercakup dalam bahasa Arabnya) selurubnya tertutup kain bitam,
sebuab pulan tenang di tengah-tengah persegi empat yang amat luas itn merupakan
masjid; janh lebih tenang dibandingkan dengan segala karya arsitektur mana pun
di dunia ini. Hampir tampak pada kita babwa pembangun pertama Ka'bab itn —
kerana sejak gaman Lbrabim (as), struktur asalnya telah dibangun beberapa kali
dalam bentuk_yang sama — bermaksud menciptakan yang mampn mengibaratkan
kerendahan diri manusia di depan Tuban. Pembangun itu tabn babwa tidak ada
gaya arsitektur dan tidak ada kesempurnaan garis, betapapun hebatnya, yang dapat
menerapkan dengan adil ide Tuban; dan itulah sebabnya maka ia membatasi
dirinya pada bentufk tiga dimensi paling sederhana yang dapat dibayangkan — sebuah
kubus batn.”*

4 Muhammad Asad, The Message of the Qur'an, 1065.
42 Muhammad Asad, Jalan Ke Makkah), 431.



DARI YAHUDI KE ISLAM . ..
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

‘ 173

Pendirian Ka‘bah yang direncanakan oleh Nabi Ibrahim (as) dan
Nabi Ismail (as) ini mengilhamkan kesederhanaan dari rasa kerendahan

dan penyerahan yang diabdikan di hadapan kekuasaan ilahi:

“Saya telah menyaksikan di berbagai negeri-negeri kanm Muslimin, tempat tangan
Seniman besar menciptakan Rarya seni yang lterilhami. .. .semna ini telah saya
Saksikan — akan tetapi tak pernab kesannya kuat seperti kali ini, di depan Ka‘bab,
terkesan babwa tangan seorang pembangun demikian dekatnya dengan konsepsi
agamanya. Justern dalam kesederbanaan kubus itn, yang menyangkal segala
keindahan garis dan bentuk, berkatalah pikiran ini: “Betapapun indabnya segala
apa yang mampn dibuat oleh tangan-tangan manusia, adalah congkak jika
dibandingkan dengan kebesaran Tuban, oleh kerana itu semakin sederbana yang
dapat disombongkan manusia, merupakan hal terbaik_yang dapat dibnatnya untuk
menyatakan kebesaran Tuban.”"*

Pemahaman yang dinamik tentang konsep dan nilai kerohanian
dan kesederhanaan ini jelas terpancar dari penafsirannya pada ayat 3:96
surah Ak Imran yang mengilhamkan pemandangan yang mengesankan
tentang asal-usul Mekah ini dan pengaruh spiritualnya yang penuh ilham:
“Bebold, the first Temple ever set up for mankind was indeed the one at Bakkab: rich
in blessing, and a [source of] guidance unto all the worlds” (Perhatikanlah, Kuil
pertama yang didirikan bagi umat manusia sesungguhnya yang tetletak di
Bakkah: sarat dengan keberkahan, dan suatu [sumber dari] petunjuk
kepada sekalian alam), dalam penjelasannya pada ayat ini Asad
mengomentari: “Semua autoritas sepakat bahwa nama ini adalah sinonim
dengan Mekah (yang, ditransliterasi dengan tepat, dieja sebagai Makkah).
Banyak etimologi yang telah dicadangkan bagi penyebutan yang sangat
kuno ini; tetapi penjelasan yang paling sesuai diberikan oleh Zamakhshari*
(dan didukung oleh al-Razi): dalam sebagian dialek Arab yang tua
konsonan dari bunyi bibir “b” dan “m”, secara fonetik dekat kepada satu
sama lain, yang kadang kala dapat saling bertukar. Penyebutan, dalam
konteks ini, tentang Kuil di Mekah — yakni, Ka‘bah - lahir dari kenyataan
bahawa ia adalah arah kiblat (gzblah) yang ditetapkan dalam al-Qur’an.

“Ibid., 432.
# Al-Zamakhshari, Abu al-Qasim Mahmud b. ‘Umar, A/-Kashshaf ‘an Haga'iq al-Tanzil,
ed. W. Nassau Lees (Calcutta: W. Nassau Lees, 1850).



Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

174

Memperlihatkan bentuk asli dari Ka‘bah dibina oleh Ibrahim dan Isma‘il
(lihat 2:125 ff.) - dan adalah, karenanya, jauh lebih tua dari Kuil Sulaiman
di Baitulmaqdis — penegakkannya sebagai giblah pengikut-pengikut al-
Qur’an tidak hanya tidak membayangkan sebarang pemutusan dengan
tradisi Ibrahim (atas mana, akhirnya, seluruh Bible bersandar) bahkan,
sebaliknya, menegakkan asal hubungan langsung dengan bapak itu: dan
disini terletak jawaban sebagai bantahan kedua dari orang-orang Yahudi

yang disebut dalam catatan 73 di atas.”®

Perbincangan tentang paham rohaniah dan paradigma al-Qur’an
tentang prinsip dan manifestasinya dalam ayat turut disorot dalam
beberapa contoh interpretasinya pada surah 2:143, 3:110, 7:32, 62:10,
28:77, 25:67, 17:29 dan lainnya dari teks al-Qur’an. Pemahaman ini secara
eksplisit dijelaskan dalam catatan kakinya, yang menguraikan konsep dan
falsafahnya yang luas, di mana: “Dalam helaian-helaiannya, ia menemui
kesadaran bertuhan yang intens yang tidak membuat pemisahan antara
jasad dan ruh, atau agama dan akal, sebaliknya merupakan interaksi yang
harmonis bagi kebutuhan spiritual dan tuntutan sosial.” *

Dalam catatannya pada surah 2:143 (And thus have We willed you to
be a community of the middle way), Asad menampilkan pandangan yang
signifikan tentang makna dan intisari ayat tentang “widdlemost community”
yang menggariskan ciri dan karakteristik utama nilai spiritual ummah:
“Dan demikianlah Kami menghendakimu untuk menjadi umat jalan
tengah”, Asad mengulas, “makna literal, “umat pertengahan” (wmmatan
wasatan)— Ze., umat yang menjaga keseimbangan yang setara antara sisi
ekstrim dan bersikap realistik dalam penghargaannya terhadap sifat dan
kemungkinan-kemungkinan manusia, menolak keduanya, kecerobohan
dan pertapaan yang berlebih-lebihan. Selaras dengan seruannya yang
sering-diulang kepada kesederhanaan dalam setiap aspek kehidupan, al-
Qur'an menyarankan orang-orang mukmin untuk tidak meletakkan
penekanan yang terlalu besar terhadap aspek fisik dan material dari

4 Muhammad Asad, The Message of the Qur'an, 108.
46 Rahim Hasan Zillur. “Muhammad Asad Visionary Islamic Scholar.”. Washington Report
on Middle East Affairs (Sept 1995), 45-46.



DARI YAHUDI KE ISLAM . ..
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

‘ 175

kehidupan mereka, sebaliknya, pada saat yang sama, menunjukkan bahwa
dorongan dan keinginan manusia terkait dengan “kehidupan jasmani” ini
adalah kehendak Tuhan dan, justru, sah. Dalam analisis yang lebih lanjut,
ekspresi “komunitas jalan tengah” dapat dikatakan untuk merumuskan,
seenaknya sikap Islam terhadap masalah eksitensi manusia itu sendiri:
penafian terhadap pandangan bahwa terdapat konflik yang berakar antara
ruh dan jasad, dan penegasan yang jelas tentang kesatuan yang alamiah,
dikehendaki Tuhan dalam dua lapisan aspek dari kehidupan manusia ini.
Sikap yang seimbang ini, mengalir secara langsung daripada konsep
tentang keesaan Tuhan dan, dengan itu, asal kesatuan tujuan yang
melandasi semua ciptaanNya: dan justru, penyebutan tentang “umat jalan
tengah” di tempat ini adalah pengenalan yang pantas kepada tema tentang
Ka‘bah, simbol dari kesatuan Tuhan.”"’

Dalam karyanya, Asad menunjukkan dalil dan pemahaman yang
ideal tentang ummatan wasatan atau “masyarakat ekumenis yang unggul (an

ecumenical community par excellence)” **

yakni umat yang seimbang, beragama
dan harmonis, dalam penghayatannya terhadap etika dan nilai
penghidupan yang adil dan berada di tengah, yang tegak di atas landasan

akidah, keimanan dan kemanusiaan.

Pandangan rasional Asad tentang ayat ini digarap dari konsep dan
dalil keagamaan yang mendalam yang menetapkan prinsip wasatiyyah
berdasarkan paham keadilan, yang memanifestasikan nilai dan
wawasannya yang mendalam tentang ideal dan dimensi rohaniyah. Kesan
ini sebagai diungkapkan oleh Abdullah Saeed dalam interpretasinya
terthadap ayat al-Quran: “Bagi Asad, kesederhanaan berlaku dalam
hubungannya dengan kehidupan seharian. Dalam pemahaman ini, ia
bukan sangat berorientasi pada tujuan, sebaliknya pembatasan-diri yang
sederhana terkait dengan penggunaan, materialisme dan pergaulan.
Meskipun demikian, dalam hubungannya dengan Q. 3:110, Asad

47 Muhammad Asad, The Message of the Qur'an, 59.
48 Ismail al-Faruqi, A/-Tawbid: 1ts Implications for Thonght and Iife (Herndon, Virginia: ITI'T,
1992), 13.



Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

176

mengusulkan bahawa ummah perlu bersiap siaga untuk berjuang”. Beliau
menegaskan:

“Eksistensi kita sebagai Ummab yang layak dan berguna di sisi Tuban bergantung
pada kesediaan kita untuk berjuang, sentiasa dan dalam semna keadaan, untuk
menegakkan keadilan dan menghapuskan kezaliman: dan bhal ini seharusnya dapat
mencegalh kemungkinan masyarakat Islam yang benar berlaku tidak adil kepada
kaum bukan Islam.”

Dalam penafsiran pada ayat 7:32 .4/A%af yang berbunyi:
(Katakanlah: “Siapakah yang dapat melarang keindahan yang Tuhan telah
keluarkan bagi makhlukNya, dan benda-benda yang baik dari antara jalan
rizki?), Asad menjelaskan makna yang dipreskripsikan tentang sifat
pertengahan dalam pencarian material dan pemenuhan kehidupan fisik
serta keperluan untuk mengimbangi tuntutan lahiriah dan penghayatan
spiritualnya, dengan berargumen: “Dengan menampakkan babwa semna
kebaikan dan benda yang indah daripada kebidupan — i.e., yang tidak secara tegas
dilarang — adalah halal bagi orang-orang beriman, al-Qur'an mengecam, secara
tersirat, semua bentuk pertapaan yang menafikan-kebidupan, penolakan-dunia dan

95 50

penyiksaan-dir.

Dalam tafsirnya yang ckstensif pada surah a/-Tawbah (ayat 9:122)
Asad menunjukkan perimbangan ajaran Islam yang tidak memisahkan
persoalan duniawi dan ukhrawi namun dipandang mewakili suatu
kesatuan, menurutnya:

“Makna literal, “mengingatkan kanm mereka setelah mereka kembali kepada
kanmmnya, supaya mereka berwaspada”. Walaupun perintah di atas menyebut secara
spesifik ilpn agama, ia mempunyai hubungan yang positif kepada setiap jenis il
— dan ini mengingat kenyataan babawa al-Qur'an tidak meletakkan smebarang
garis-pemisab antara urusan bidup spiritual dan duniawi tetapi, sebaliknya,
menganggapnya sebagai aspek yang berbeda dari satu realitas yang sama.”’ >

4 Abdullah Saeed, “The nature and purpose of the community (ummah) in the Qur’an.”
In Lucinda Mosher & David Marshall, eds., The Community of Believers Christian and Muslinm
Perspectives (Washington, DC.: Georgetown University Press, 2013), 21.

0 Asad, Muhammad, The Message of the Qur'an, 312.

S1Tbid., 424.



DARI YAHUDI KE ISLAM . ..
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

‘ 177

Dalam komentarnya pada surah al~An‘am (ayat 6:142) Asad
menjelaskan prinsip wahyu dan nilai keseimbangan dalam pandangan
hidupnya yang memberikan pertimbangan yang selaras pada hal-hal fisik
maupun spiritual, yang turut memperhitungkan keaslian aspek batiah yang
menimbulkan dorongan naluri dan pembawaan lahiriahnya: “Ze., dengan
secara Rburafat menampakkan sebagai diharamkan apa yang Tuban balalkan
kepada manusia. Semna rujukan kepada pantang larang jahiliyab yang disampaikan
dalam  ayat 138-140 dan juga dalam 142-144  adalah  bermaksud untuk
menekankan keabsahan sembarang makanan (dan, secara tersirat, dari sembarang

35 52

kenikmatan materi) yang Tuban tidak secara tegas harambkan melalui wabyn.

Dalam tafsirannya pada ayat 28:77 dari surah a/-Qasas, Asad
menguraikan maksud dan konotasi ayat yang prinsipal yang menggariskan
tentang ideal “komunitas jalan tengah” yakni yang merangkul aspek materi
dan spiritualnya secara saksama, “Makna literal, “dan jangan lupakan. .., etc.:
sernan kepada kedermawanan dan, pada masa yang sama, kepada kesederbanaan (cf.
2:143 — “Kami telah menghendakimu menjadi umat jalan tengah”).”

Penjelasan Asad yang spesifik tentang prinsip wasatiyyah ini
mencakup asas-asas moral yang fundamental yang dimaknainya secara
mendalam dalam mempreskripsikan jalan pertengahan yang dirumuskan
oleh al-Qur’an, yang dianggapnya sebagai “rencana paling lengkap bagi
penghidupan manusia” sebagai ditinjau oleh Talal Asad mengenai
upayanya ke arah kesepahaman dan dialog: “bapak saya bukanlah seorang
politikus tetapi agamis bagi siapa al-Qur'an dan sunnah membentuk apa yang
dipanggilnya “rencana paling lengkap bagi penghidupan manusia” >

Dalam The Road to Meca Asad menceritakan pengalamannya
semasa musim haji di Mekah dan Madinah, dalam penggambaran nostalgik

yang tiada taranya tentang ziarah haji pada era yang lampau yang
dicetuskan oleh rasa keagamaannya yang mendalam. Menurut Ismail

52 Muhammad Asad, The Message of the Qur'an, 296.

53 Ibid., 873.

54 Talal, Asad. “Dr. Mohammad Asad — A Life for Dialogue”, International Symposium,
King Faisal Centre for Research and Islamic Studies, April 11, 2011.



Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

178

Ibrahim Nawwab®> dimensi kejiwaan dan emosional dari hijrah Asad
malah lebih penting daripada perpindahan yang bersifat meterial. Asad
menganggap Islam bukan sebagai agama dalam pemahaman yang
konvensional di Barat tetapi sebagai suatu cara hidup bagi semua zaman.
Dalam Islam ia telah menemukan satu sistem agama dan petunjuk yang
praktikal bagi kehidupan sehari-hari yang seimbang dan harmonis: “Dalam
pandangan saya, Islam terlihat seperti sebuah hasil arsitektur yang
sempurna. Semua elemen di dalamnya secara harmonis saling melengkapi
dan mendukung; tidak ada yang berlebihan dan tidak ada yang kurang;
hasilnya adalah sebuah struktur dengan keseimbangan sempurna dan

komposisi yang kuat.” 56

Perhatiannya banyak digarap dari penghayatan dan pengalamannya
dalam masyarakat Muslim, di mana: “Kerana demikianlah, Mansur,
bahawa pemahaman tentang bagaimana umat Islam hidup membawa saya
tiap hari makin hampir kepada pemahaman yang lebih baik tentang Islam.
Islam sentiasa teratas dalam pemikiran saya” 57 Ia menarik ajaran-ajaran
spiritualnya yang berasaskan kepada fitrah, sebagaimana dikupas dalam
tafsirnya The Message of the Quran: “Fitrah, di sini diterjemahkan sebagai
“kesucian yang asli”’, pokoknya menunjukkan “pembawaan lahiriah” atau
“asal sesuatu” dari mana makhluk yang sadar; dalam pemahamannya yang
lebih luas ia menunjukkan indra batin untuk menyadari eksistensi dan
ketauhidan Tuhan” (Lisan al-‘Arab, Taj al-‘Amis, etc.) dengan mana setiap
makhluk dikaruniakan sejak lahir (cf. s#rah 30:30 dan catatan kaki 27 pada
h. 621 dari The Message of the Qur’an; juga sirah 7:172 dan juga catatan kaki
139 pada h. 230 dari karya yang sama). Alhasilnya, agama Islam sering

55 Ismail Ibrahim, Nawwab. “Berlin to Makkah: Muhammad Asad’s Journey into Islam”.
Sandi Arameo World jan/feb (2002): 6-32, diakses dari
http://archive.aramcowotld.com/issue/200201 /berlin.to.makkah-
muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm

5 Muhammad Asad, Islam di Sinmpang Jalan.

57 Muhammad Asad, Jalan ke Mekab, terj. Mukhriz Mat Rus & A. N. Amir (Kuala Lumpur:
Islamic Renaissance Front, 2019), 214.


http://archive.aramcoworld.com/issue/200201/berlin.to.makkah-muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm
http://archive.aramcoworld.com/issue/200201/berlin.to.makkah-muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm

DARI YAHUDI KE ISLAM . ..
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

‘ 179

digambarkan sebagai din al-fitrah, membayangkan bahawa ia sepenuhnya

menjawab kepada karakter yang asli, aspek dalam dari jiwa manusia.” 58

Karyanya menampakkan perspektif dan pandangan hidup Islam
(weltanschannng) yang komprehensif yang menunjukkan pemahamannya
yang luas tentang ciri kebudayaan Barat dan dasar mekanisnya dan
pertentangannya dengan alam fikiran Islam yang integral yang mencakup
kriteria moral, falsafah, sejarah, akhlak, politik, budaya, dan sosialnya. Ia
memberikan pemahaman yang progresif tentang keutamaan Islam yang
mementingkan hal-hal metafisik, pengetahuan, hukum, syariat, individu,
dan akhlak.

Kesan ini seperti dirumuskan oleh Syed Muhammad Naquib al-
Attas tentang kesatuan doktrin Islam yang harmonis: “Islam adalah
hubungan harmoni yang terjalin antara jiwa dengan raga...ia adalah
penerimaan dengan sepenuh hati terhadap kebenaran kesaksian (kalimah
shadahah)...Islam adalah kesatuan dari semua itu. Bersama segala
tuntutannya, dalam keyakinan dan dalam perbuatan, dalam peribadi
seorang Muslim dan dalam masyarakat sebagai suatu keseluruhan.” 59
Prinsip Islam yang syumu/ dan kekuatan moral yang digarisbawahi dalam
hukum menekankan pemikiran dan citranya yang seimbang. Menurut
Muhammad Asad, perhatian Islam “tidak hanya dalam hal-hal spiritual
atau etika tetapi juga dalam tiap suatu yang menyangkut dengan jalan umat
yang praktikal — yakni, konfigurasi sosial dan tindak tanduk politiknya.” 60
Dalam hubungan ini penegakkan institusi politik mempunyai kaitan yang
intrinsik dengan emosi dan aspirasi umat secara keseluruhan: “Kesadaran
bahwa persoalan tentang masyarakat dan politik berkait erat dengan
permasalahan spiritual dan tidak dapat dipisahkan dari apa yang kita
fahami sebagai “agama” adalah setua Islam itu sendiri. Ia sentiasa hidup
dalam pemikiran para pemikir Islam dan dalam emosi massa yang kurang

58 Muhammad Asad, The Message of the Quran.

5 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Islam dan Sekularisme, terj. Khalif Muammar A.
Harris (Kuala Lumpur: RZS-CASIS & Himpunan Keilmuan Muslim, 2020).

%0 Muhammad Asad, Prinsip Pemerintaban dan Kerajaan dalam Islam, terj. A. Y. Mohd Nor
& A. N. Amir (Bangi: UKM Press, 2019), 7.



Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185

180 Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

jelas sepanjang sejarah Islam. Malah, sebagian besar dari sejarah ini telah
berkembang di bawah dorongan kerinduan yang berakar dengan
mendalam bagi penegakkan dari apa yang secara kasar, dan sering dengan

keliru, ditanggapi sebagai “negara Islam”. 61

Menurut Asad nilai-nilai material dan spiritual yang seimbang ini
ditanam dalam kesedaran dan sistemnya secara keseluruhan, di mana:
“Kami menganggap Islam sebagai lebih unggul dari sistem-sistem agama
yang lain kerana ia mendekap kehidupan secara keseluruhannya. Ia
mengambil dunia dan akhirat, jiwa dan tubuh, individu dan masyarakat,
dengan setara dalam perkiraan. Ia mempertimbangkan tidak hanya
kemungkinan yang tinggi dari sifat manusia, tetapi juga keterbatasan dan
kelemahannya yang asli. Ia tidak mengenakan yang mustahil atas kita,
tetapi mengarahkan kita bagaimana untuk memanfaatkan dengan cara
terbaik kita dan untuk mencapai kenyataan yang lebih tinggi di mana tidak
ada perbenturan dan permusuhan antara idea dan tindakan. Ia bukanlah
satu jalan di antara jalan-jalan yang lain, malah satu-satunya jalan, dan
Lelaki yang menyampaikan kepada kita ajaran ini bukan cuma seorang
pemberi petunjuk di antara pemberi petunjuk yang lain, tetapi satu-satunya
Pemberi petunjuk. Untuk mengikutinya dan semua yang dia lakukan dan
perintahkan adalah untuk mengikut Islam; untuk menyingkirkan

sunnahnya adalah untuk menyingkirkan kenyataan dari Islam.” 62

Dalam menggarap pemahaman ayat suci al-Qut’an, Asad
memperlihatkan makna falsafah yang mendalam yang ditekankan dalam
wahyu ilahi yang berkesan dalam mengangkat nilai akhlak dan
keperibadian Muslim yang esensial dan menanam kesadaran rasional dan
kesempurnaan fikiran dan ijtthad. Ciri-ciri kesederhanaan dan
kemampanannya inilah yang bertanggungjawab mendorong kemajuan
budaya dan intelektualitas. Ide yang dikembangkan dalam penulisannya ini

o1 Muhammad Asad, Prinsip Pemerintaban dan Kerajaan dalam Islam, terj. A. Y. Mohd Nor
& A. N. Amir (Bangi: UKM Press, 2019), 7.
92 Muhammad Asad, Islanm di Persimpangan Jalan, 99.



DARI YAHUDI KE ISLAM . ..
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

‘ 181

menjelaskan pandangan hidup Islam yang perseptif tentang intisari hukum
dan magqasid syariat, maslahah, adab, perundangan, ekonomi, sosio-politik
dan etika.

Kesan spiritual yang banyak dihimbau dalam The Road to Mecca
adalah tentang spiritualitas Nabi (saw) yang menghidupkan suasana
Madinah seperti digambarkan:

“Malahan sesudah tiga belas abad kehadiran spiritualnya, keadaannya
hampir tetap sama saja. Hanya karena beliaulah kelompok desa yang
berserakan yang pada waktu itu bernama Yathrib, menjadi sebuah kota
dan dicintai oleh segenap kaum Muslimin sampai hari ini, dan tak ada
tandingannya di mana pun jua. Malahan itu pun bukan lagi namanya
sendiri; karena lebih dari tiga belas abad telah dinamakan Madinat an-
Nabi, ‘Kota Nabi.” Selama lebih dari seribu tiga ratus tahun, demikian
besar rasa cinta dituangkan di sini sehingga segala bentuk dan gerak
memperoleh semacam ikatan gerakan, sedang segala perbedaan lahir
mendapatkan peralihan berirama menuju perpaduan harmonis.”.

“Inilah kebahagiaan yang dikecap setiap manusia di sini — paduan
harmonis yang mempersatukan... Tak pernah ada sebuah kota pun
yang dicintai hanya demi seorang pribadi yang tunggal; tak pernah ada
seorang manusia pun yang wafat seribu tiga ratus tahun yang silam
demikian dicintai pribadinya oleh demikian banyak manusia menyamai
beliau, yang kini terbaring di bawah kubah hijau yang besar itu.

“Sungguh tepat, karena ia tidak lain hanyalah seorang manusia, sebab
ia hidup sama seperti manusia lain, yang menikmati kesenangan dan
menanggung penderitaan penyakit manusia, sehingga mereka yang
berada di sekitarnya mencurahkan kasih sayang mereka kepadanya.
Cinta ini tidaklah lenyap bersama wafatnya, akan tetapi terus hidup
dalam kalbu pengikut-pengikutnya, laksana leitmotif sebentuk
nyanyian yang terdiri dari beraneka nada. Kasih sayang itu terus hidup
di Madinah. Cinta itu dibuktikan kepada kita dengan setiap butir batu
kota kuno itu. Rasanya kita dapat menyentuh, akan tetapi tak dapat

menawannya dengan kata-kata...”.63

03 Muhammad Asad, Jalan ke Makkab,



Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

182

E. Simpulan

Dari temuan kajian ini jelas memperlihatkan pengaruh dan desisif
dari karya terjemah Muhammad Asad,The Message of the Qur'an dan buku
The Road to Mecca yang berperanan dalam menjembatani dunia Islam dan
Barat dan memperkuat nilai peradaban dan kesadaran metafisik dan
ketuhanan. Ini dimanifestasikan oleh pandangan universal tentang
ketanzihan Tuhan, dan semangat ihsan dan kemanusiaan sebagai kekuatan
penyatun antara peradaban dan budaya. Penjelajahannya di dunia Timur
dan Barat telah memungkinkannya untuk membawa narasi yang signifikan
tentang nilai-nilai spiritual yang membentuk pandangan hidup dan akal
budi manusia dalam memaknai ajaran-ajaran tauhid serta ruh dan nilainya
yang essensial. Ia mencakup keluasan horizon dari nilai-nilai spiritual
dalam penghidupan bangsa-bangsa Semitik dari kepercayaan Yahudi dan
Islam yang dibentuk oleh faham tauhid yang berakar dalam kitab-kitab
samawi, yang sekaligus menampakkan keyakinan religius dan pemahaman
Asad yang seimbang tentang tradisi dan syariat moral Islam yang
mengimbangi unsur-unsur fisik, emosi dan kejiwaan yang integral dalam
kehidupan. Implikasi dari kajian ini menunjukkan kekuatan idealisme
tauhid dan faham humanistiknya yang dapat dimanfaatkan dalam mengikat
jaringan dialog lintas budaya dan peradaban. Rekomendasi kajian
menganjurkan supaya buku ini dijadikan buku daras dalam kursus
peradaban di semua tingkat baik institusi awam maupun swasta untuk
memperkenalkan  masyarakat dengan  nilai  kemanusiaan = dan
spiritualitasnya yang luas yang menanamkan doktrin dan faham

keagamaan yang universal dan pragmatis.




DARI YAHUDI KE ISLAM . ..
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

‘ 183
DAFTAR PUSTAKA

Chande, Abdin. “Symbolism and Allegory in the Qur’an: Muhammad
Asad’s Modernist Translation”. Islam and Christian-Muslim
Relations 15, 1 (2004): 79-89.

Saeed, Abdullah. “The nature and purpose of the community (ummah) in
the Qur’an.” In Lucinda Mosher & David Marshall, eds., The
Community of Believers Christian and Muslim Perspectives. Washington,
DC.: Georgetown University Press, 2013.

Abroo, Aman Andrabi. Muhammad Asad: His Contribution to Islamic I earning.
New Delhi: Goodword Books, 2007.

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Iskam dan Sekularisme. Terj. Khalif
Muammar A. Harris. Kuala Lumpur: RZS-CASIS & Himpunan
Keilmuan Muslim, 2020.

Al-Faruqi, LR, AFTawhid: Its Implications for Thought and Life. Herndon,
Virginia: I1I'T, 1992.

Al-Zamakhshari, Abu al-Qasim Mahmud b. ‘Umar, A/-Kashshaf ‘an Haqa'ig
al-Tanzil, ed. W. Nassau Lees. Calcutta: W. Nassau Lees, 1856.

‘Ali, Unal. The Quran with Annotated Interpretation in Modern English. Tughra
Books, 2008.

Arshad, Muhammad. “Muhammad Asad: Twenty-Six Unpublished
Letters.” Islamic Sciences, vol. 14 (iss. 1, summer 2016): 25-606.

Arshad, Muhammad. “A Life in Letters: Muhammad Asad and Pola
Hamida Asad to Muhammad Husain Babri. Part I: Sixty-Eight
Letters (1937-1963).” Islamic Sciences, vol. 15 (no. 1, summer
2017): 3-71.

Asad, Muhammad. Sabih al-Bukhari: Translated from the Arabic with
Explanatory Notes and Index (volume I — part I). Srinagar, Kashmir:
The Arafat Publications, 1935.

— The Road to Mecca. New York: Simon & Schuster, Inc, 1954.
—— The Road to Mecca. Cet. 4. Gibraltar: Dar al-Andalus Limited, 1980.
———— The Message of the Quran. Gibraltar: Dar al-Andalus Limited, 1980.

——— Islam di Simpang Jalan. Terj. M. Hashem. Bandung: Penerbit
Pustaka, 1981.



Al Itqan : Jurnal Studi Al-Qur’an
Vol. 11 No. 2 (2025) : 151-185
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

184

. Jalan ke Makkah. Terj. Fuad Hashem. Bandung: Mizan, 1985.

. This Law of Ours and other Essays. Gibraltar: Dar al-Andalus
Limited, 1987.

. The Road to Mecca. Cet. 5. Louisville, KY: Fons Vitae Publishing,
1993.

——— Risalah al-Qur’an, Juz 30. Terj. A. N. Amir. Kuala Lumpur: Islamic
Renaissance Front, 2012.

. The Road to Mecca. London: The Book Foundation, 2014.

. Islam di Persimpangan Jalan. Terj. A. N. Amir. Kuala Lumpur:
Islamic Renaissance Front, 2016.

. Prinsip Pemerintahan dan Kerajaan dalam Islam. Terj. A.'Y. Mohd Nor
& A. N. Amir. Bangi: UKM Press, 2019.

——— Jalan ke Mekah. Terj. Mukhriz Mat Rus & A. N. Amir. Kuala
Lumpur: Islamic Renaissance Front, 2019.

Asad, Muhammad & Pola Hamida Asad. Home Coming of the Heart (1932-
1992): Part 11 of the Road to Mecca, ed. M. Ikram Chaghatai. Pakistan
Writers Cooperative Society, 2016.

Beyoud, Lydia. “A Road to Mecca (Review).” The Middle East Journal, vol.
65 (no. 1, winter 2011): 163-165.

Harder, Elma Ruth (tr.). “Muhammad Asad and The Road to Mecca: Text of
Muhammad Asad’s Interview with Karl Gunter Simon™. Islamzic
Studies 37, 4 (1998): 533-544.

Alsager, Haroon Nasser. “A Pragma-Stylistic Analysis of Muhammad
Asad’s  The Road to Mecca (June 27, 2024).
http://doi.org./10.5430 /wjel.v1504p60.

Hasan, Zillur Rahim. “Muhammad Asad Visionary Islamic Scholar.”
Washington Report on Middle East Affairs, September (1995): 45-46.

Hoffman, Murad W. “Muhammad Asad: Europe’s Gift to Islam”. Islamic
Studies 39, 2 (2000): 233-247.

Ismail Ibrahim, Nawwab. “Berlin to Makkah: Muhammad Asad’s Journey
into Islam”. Saudi Arameo World jan/feb (2002): 6-32, diakses dati
http://archive.aramcoworld.com/issue/200201 /berlin.to.makk
ah-muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm



http://doi.org./10.5430/wjel.v15n4p60
http://archive.aramcoworld.com/issue/200201/berlin.to.makkah-muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm
http://archive.aramcoworld.com/issue/200201/berlin.to.makkah-muhammad.asad.s.journey.into.islam.htm

DARI YAHUDI KE ISLAM . ..
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman
Doi: https://doi.org/10.47454 /itqan.v11i2.1137

‘ 185

Josef, Linnhoff. “A Modern-day Zahiri? The ILegal Thought of
Muhammad Asad (1412/1992)”. The Muslim World 111, 3 (2021):
425-443.

Kenneth, X. Robbins, ed. Four People of the Book: From Foreign Jewish Roots to
South Asian Islamic Roles. Maryland: Kenneth X. and Joyce
Robbins Collection, 2022.

Martin Kramer, “The Road from Mecca: Muhammad Asad (born Leopold
Weiss).” In Martin Kramer, ed., The Jewish Discovery of Islanms: Studies
in Honor of Bernard Lewis. Tel Aviv: The Moshe Dayan Centre for
Middle Eastern and African Studies, 1999.

Maryam, Jameelah. Surat Menyurat Maryam Jamilah — Maududi. Fathul
Umam (tr.). Bandung: Penerbit Mizan, 1983.

Misch, Georg. A Road to Mecca: The Journey of Mubammad Asad [DVD. 92
minutes]. Brooklyn, N.Y.: Icarus Films, 2009.

Chaghatai, M. Ikram. Europe’s Gift to Islam: Mubammad Asad. New Delhi:
Adam Publishers and Distributors, 2007.

Abdullah, Nurhayati & Kamarudin Salleh. “Implikasi Tafsiran
Muhammad Asad bagi Perkataan ‘Islam’ terhadap Pegangan Ahl

al-Sunnah wa al-Jamaah”. International Journal of Islamic Thought 14,
12 (2018): 86-98.

Payne, Robert. “In Arabia Was His Answer; The Road to Mecca by
Muhammad Asad,” The New York Times, Aug. 15, 1954.

Rosli, Salsabila & Firuz Akhtar Lubis. “Muhammad Asad Intelektual Islam
Abad ke-207. Jurnal Islam dan Masyarakat Kontemporari 22, 1 (2020):
129-139.

Rosli, Salsabila & Firuz Akhtar Lubis. Mubhammad Asad: Pengembaraan
Kerobanian Si Orientalis Y abud:. Bangi: UKM Press, 2022.

Asad, Talal . “Dr. Mohammad Asad — A Life for Dialogue”, International
Symposium, King Faisal Centre for Research and Islamic
Studies, April 11, 2011.

Tayyab, Muhammad. “Alienation and Spiritual Vacuum: A Glimpse into
‘The Road to Mecca’ from Modernistic Perspective”. Eurgpean
Journal of English Language, Linguistics and Literature 14, 1 (2017):
16-26



